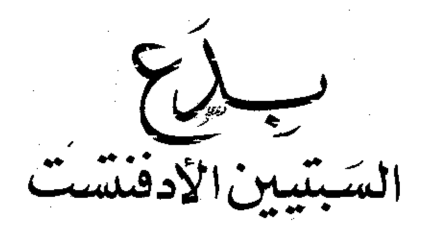


قرويستي والباما مشنوه والالكاري



## The Heresies of The Seventh Day Adventists

By: H.H. Pope Shenouda III

1<sup>87</sup> print

Feb. 2007

Cairo http://coptic-treasures.com الطبعة الأولى فيرفير ٢٠٠٧

القاهرة

## مقسكرمة

السبتيون الأنفنست هم بدعة خطيرة تشترك مع شهود يهوه في كثير من الأخطاء الخطرة.

وقد نشرنا في هذا الكتاب مقالاً عن أوجه النشابه والاختلاف بين السبئيين الأدننست، وشهود بهوه، والمجمع المقدس الكنيستنا القبطية قد حرم كليهما.

وكلمة الأنفنتست تعنى المجيئين نسبة لإعقداتهم الخاطئة في مجئ المسبح ثانية.

وعلى الرغم من أنهم يحاولون في كتاب إيمانهم أن يثبتوا أن لهم إيماناً سليماً. إلا أنه من أشهر بدع السيتيين الأنضمت:

- ١ يؤمنون أن السيد المسيح هو الملاك ميخانيل.
- ٢ يؤمنون أن السيد المسبح قد ولد بالخطيئة الأصلية.
  - ٣ يلقبون الروح القبس "ناتب رنيس جند الرب".
  - ٤ يؤمنون بأن السبت هز بوم الرب بدلاً من الأحد.
    - ٥ لا يؤمنون بخلود النفس.
    - ت ومنون بثلاث مجيئات السيد المسيح.
- ٧ يؤمنون بالملكوت الأرضمي وأن السماء سوف لا تكون البشر.

أ - يؤمنون بفناء الأشرار الا بعدابهم .

٩ - ولهم بدع أخرى كثيرة سنتعرض لها فيما بعد إن شاء الله.

وهذا الكتاب الذي بين يديك عبارة عن دروس لنا في الكلية الإكليريكية نشرنا غالبيتها

في مجلة الكرازة وفي جريدة وطني.

و هو كتاب مقرر على طابة كلياننا اللاهونية.

اليابا شنوده الثالث

الباث الإوارح بتيون الأدف نشأة البدعة وتطورها وقسادتها، ونبيتها كلمة الأدفنتست معناه (المجينيون) أى الذين ينادون بالمجى الثانى للسيد المسيح. وكل الناس يؤمنون بمجئ المسيح ثانية.

إنما تكمن البدعة في تحديدهم موعداً معيناً لهذا المجيّ. ثم طريقة مجيّ المسيح، وأبن بأتي؟ وماذا يفعل في مجينه.

وهذا ما وقع فيه الأدفنتست، وقدموا له نبوءات ظهر كذبها. ولكي يغطوا خطهم فدموا بدعاً عن المجئ غير المنظور، والمجئ إلى الهيكل السمائي: القدس وقسدس الأقداس، وتبرئة القدس.. ثم المجئ إلى الأرض وما يكتنف ذلك من البدع...

#### فمتى بدأت دعوتهم؟ وعلى بد من؟ وكيف تطورت؟

وهنا نذكر أول زعيم لمهم وهو ميلر Miller الذي أعلن في سنة ١٨١٨ أن السميد المسيح سيأتي بعد ٢٥ عاماً أي سنة ١٨٤٣. ثم تعدل التاريخ إلى سنة ١٨٤٤ فعلسي أي أساس بني نبوعته.

#### :Miller

ولا سنة ۱۷۸۲ وتوفی سنة ۱۸۶۹. وكان من أسرة زراعية غنية. وفی سنة ۱۸۱۳ عكف علی دراسة الكتاب لمدة سنتين. وفی سنة ۱۸۱۸ أعلن أن المسميح مسيأتی مسغة. ۱۸۶۳.

اعتمد على ما ورد في (۱ ٪ ۱۳ ٪ ۱۶) أنه سيظل القدم والجند مدوسين إلى ۲۳۰۰. صباح ومساء. ثم يتبرأ القدس.

اعتبر أن اليوم في النبوة يمثل سنة، فتكون المدة ٢٣٠٠ مننة. وهذه المدة تبدأ من سنة " ٢٥٠ عينما أمر ارتحشستا ملك الغرس برجوع السبي إلى أورشليم (عزرا ٧: ١١– ٢٦). " • وبحساب ٢٣٠٠ علماً من سنة ٢٥٤ ق.م. يصل إلى سنة ٢٨٤٣، وهي

الخاصة بتبرئة القدس (دا ٨: ١٤).

- وتبرئة القس في نظره تكون على يد المسيح في مجيئه .
- ❖ ولما كان السيد المسيح لم يأت منة ١٨٤٣، لذلك عطوها إلى سنة ١٨٤٤ لاختلاف التقويع، وحددوا لمجيئه ٢٢ أكتوبر.
  - 💠 ولم يأت المسيح، فحدث استياء عام حلَّه حير ام أيدسون

#### : H. Edson

قيل إن حيرام أيدسون قضمي طول الليل في الصلاة مع صديقه Crosier وبينما همــــا معاشران في الحقول، وقف وقال إنه رأى رؤيا. وهذه الرؤيا هي أن "الرب يسوع الكساهن العظيم قد دخل في القسم الثاني من القدس (أي فسي قسدس الأقسداس) لوقسوم بسيعض الإصلاحات قبل مجيئه إلى الأرض". وشعر مع صاحبه أن هذه الرؤيسا هسى استجابة لصلوانهما

وهكذا تبه الناس إلى أنه يوجد قدس سماوى كما يوجد قدس أرضى. وأن المسيح يجتاز من القدس السماوي إلى قدس الأقداس قبل مجينه إلى الأرض. وأصبحت هذه عقيدة عند الأنفيتست.

و اعتبروا بهذا أن ميلز لم يكن مخطئاً في حساباته. وأن هذا القدس المعماوي هو الذي شرأ في أو اختر اللـ ٢٣٠٠ سطة.

#### : Crosier

إنه يمثل المرحلة الثالثة في فكر الأدفننست.

اقد نشر بحثاً في ٧ فبراير سنة ١٨٤٦ قال فيه إن السيد المسيح يستمم نفسس العمسل الكهنوتي للعهد القديم. إذ كان الكهنة يرشون دم الذبيحة في القدس على الحجاب، وعلمي قرون مديح البخور، ناقلين الآثام من الناس إلى القدس، وفي يوم الكفارة العظيم (فـــي لا ١٦) كان الكاهن العظيم (رئيس الكهنة) يدخل إلى قداس الأنسداس، ويسرش دم النسيس المذبوح على كرسى الرحمة. وبعد أن يتبرأ القدس كانت خطّايا الناس توضيع على رأس التيس الحي Scaope goat الذي يرسل إلى البرية [والمسمى نيس عز ازيل].

ويرون أن تيس عزازيل الذي ستوضع عليه الخطايا يرمز إلى الشيطان (وليس المسيح). وهذا أيضاً جزء من عقيدة الأنفنتس.

http://coptic-treasures.com

ويقول كروزير أن الكاهن العظيم كانت له خدمتان: الأولى الخدمة اليومية الخاصة بمغفرة الخطايا، والثانية الخدمة السنوية الخاصة بمحو الخطايا في قدس الأقداس، وهاتان الخدمتان تظهر إن في عمل المسيح.

وأن عمل المسيح في محو الخطايا بدأ في ٢٢ أكتوبن سنة ١٨٤٤ عندما دخـــل إلــــي قدس الأقداس في الهيكل السماوي.

وأن الخطايا لم توضع بعد على نيس عزازيل. وعندما يحدث هذا، سوف يجئ المسيح إلى الأرض، وأصبح تعليم كروزير هذا هو أيضاً تعليم أيدسون، وجوزيف باتس، وأيلين هوايت أيضاً.

### : Joseph Bates

وهذا الرجل انضم إلى المسبحية وهو في البحر [من مراكبي، إلى كابتن قائد السنفينة، إلى صاحب سفينة]. ومن سنة ١٨٣٩ صار من قلاة الأنفنست.

أمن جوزيف باتس بأهمية حفظ البت. ونشر هذه العقيدة.

وفي الحقيقة أن أهمية حفظ السبت بدأت قبل ذلك في واشنطن على يد سسيدة تسدعى راشيل Oakes في اجتماع لواعظ اسمه فرانكان. وقد سمع بانس بما دار في واشسنطن. وفي سنة ١٨٤٦ نشر بحثاً من ٤٨ صفحة عن السبت، اليوم السابع، وأهميته في قسصة الخليقة، والأمر به في عدن، وتثبيته في سيناء.

وفى منة ١٨٤٧ كتب مقالاً آخر عن السبت، اعتبر أن إنذار الملائكة الثلاثسة السدى ورد فى سفر الرؤيا (رؤ ١٤: ٦- ١٢) بعقوبة الله لمن يسجد للوحش وصسورته ويقبسل سمته.. إنما هى عقوبة لمن لا يحفظ وصبية السبت. وقال إن الوحش يرمز إلى البابوية فى رومه التى غيرت يوم السبت إلى الأحد الذى يشير إلى علامة الوحش والشرب من كأس غضب الله.

وفي سنة ١٨٤٩ نشر مقالاً آخر بعنوان "ختم الله للحيّ" عن المختسومين كمسا فسى (روً٧). وقال إن الختم الإلهي هو يوم السبت.

وبهذه أضيفت عقيدة السبت إلى عقائد المجيئيين الأدفنتست.

### Ellen White من سنة ۱۸۲۷ – ۱۹۱۵:

كان اسمها ايلين هارمون، من عائلة تتبع مذهب Methodist وقى طغولتها رَحَل أهلها الى بورتلاند. ويقال أن زميلة لها وهى فى التاسعة من عمرها قذقتها بحجر فى وجهها، ويقيت غائبة عن الوعى ثلاثة أسليبع. وأنكسر أنفها وتشود وجهها. وأثسر ذلك على

جهازها العصبي مع تعقيدات صحية استمرت لعدة سنوات وهددت حياتها. ومن سنة ١٨٤٠ - ١٨٤٢ كان ميار مؤسس الأنقنتست يعظ في يور تلاند عن المجي

ومن سنة ١٨٤٠ – ١٨٤٠ كان ميلر مؤسس الانقنتست يعظ في يور تلاند عن المجئ الثانى، فقبلت تعليمه أسرة هارمون، وتركوا عقيدة الـــــــ Mothodists و المسموا السي

الأدفنست، ومنهم إبلين. وبعد سنة ١٨٤٤ استلمت إبلين هوايت الرؤيا الأولى، وقالمت إنها رأت المجيش بين ذاهبين إلى مدينة الله يقودهم العبيد المسيح، ثم تحثث عن رؤيا أخرى قبل أنها فيها لجيسا

ديجب أن تقول للناس ما يعلنه الرب لها!! وفي ٣٠ أغسطس سنة ١٨٤٦ تزوجت جيمس هوليت أحد وعاظ المجينيين، وأصبح السمها ليلين هوليت، وأنجيت منه أربعة أينام وكثرت الرؤى التي أعلنت أنها رأتها..

حتى منارت تُكثر من مائة! وتكونت مجموعة في يولاتلاند تحك أن يُلين هوفيت مقودة بالروح القنس، وقُها نبية حقيقية، ويجب اتباع رواها.

ثم صارت لها القبادة في وسط الأدفنتست النين صارت تعليمهم من وحي بُيلين هو ليت معارت الماليمهم من وحي بُيلين هو ليت ويستن رؤاها كانت تأكيداً لسليقيها.

فقى فبراير منة ١٨٤٧ قالت إنها رأت المسيح داخلاً في القدس السمائي (وهذا يؤكس رؤيا Edson). رؤيا Edson)، وفي ٧ أبريل منة ١٨٤٧ قالت إنها رأت نابوت العهد واوحى الشريعة. وإنهسا رقت

الوصية الرابعة القاصة بح**فظ السبت حوانها هلة من المجد (و**هذا تأكيد انتظيم - Joseph Bates). ثم أعلنت روى أخرى كثيرة تمثل عقائد الأدفقتيت في الخلامي، والتعليم المسسيحي،

و الخدمة، ونتظيم الكنيسة، ولمور أخرى... وروح النبوة عند لبلين هوليت هي من الثوليت عند الأنفنتست.

http://coptic-treasures.com

ونها كتابان شهريان هما: مشتهي الأجيال، والأباء والأنبياء. وأصبحت عنك نقاط هامة تمثل تعليم الأدفنتست وهي:

المجئ الثاني - الهيكل السعاوي - حفظ السبت - النبوة والرؤى .

في سنة ١٨٢٠ اشتهروا باسم السبتيين الأنفنست

### The 7th day Adventists

وفي سنة ١٨٦٣ عقدوا أول مؤتمر لهم، وبدأ تنظيمهم الرسمي، ثم عقدوا مؤتمراً علماً

آخر سنة ١٩٠٣.

وزاد عندهم ، في خارج أمريكا أبضاء وأصبحوا ينتشرون في أقطار عديدة، ولمهم إر مناليات مرخصة، ومطبوعات في عدة لغات، ومحطة إذاعة عالمية، وبرنامج تلفزيوني اسمه (الإيمان اليوم) Faith For to- day، ولهم نشاط طبي، ومستشفيات، ومدارس، وملاجئ، وبيوت مسنين.

http://coptic-treasures.com

## الاتفاق والتشابه

١ - كل منهما نشأ في أمريكا في منتصف القرن التاسع عشر.

وكان السبئيون هم الأسبق.

#### 49 49 de

٢ - كلاهما من أصل بروتستنانتي. واذلك فبالإضافة إلى الخلافات العقائدية بيننا وبينهم، هم يؤمنون أيضاً بكثير من العقائد البروتستانتية. فلا أسرار كنسبة مثلنا، ولا كهنوت، ولا تقاليد، ولا قوانين كنسية، ولا كتب طقسية.. إلخ.

#### **4 4**

٣ - كلاهما نجراً وحد ميعلاً لمجئ قسيد قمسيح ثانية.

واكنهما اختلفا في الموحد. فحدد الإدفنتست سنة ١٨٤٣م لمجيئه، ثم عدارها إلى يرسنة ١٨٤٤م. بينما شهود يهوه فالوا إنه سيجئ في سنة ١٩١٤. ولم يصدق هؤلاء ولا أولئك.

كُلُ منهما إِنَّن نَتَبَأُ نِبُومَات كَانَبَةً لَم تَتَحَقَّى. لأَن السيد المحيح سيق وقال إِن ذلك اليوم وتلك الساعة لا يعرفهما أحد..

وحتى من جهة الآباء الرسل، قتل لمهم اليس لكم أن تعرفوا الأزمنة والأوقات التي جعلها الآب في مططقه (أع1: ٧).

#### \* \* \*

٤ - كلاهما لما فشلوا في تحديد موحد مجئ المصيح، وظهرت أكذوبة نتبوءاتهم، أرانوا تغطية ذلك بأن السيد المسيح قد جاء فعلاً، ولكن في السماء، وبطريقة لم يرها أحد، ودخل إلى الهيكل السمائي.

#### 4 4 4

ه – كلُّ منهما يقدن يوم العيك.

**4 4 4** 

٦ - كل منهما اذعى أن السيد المديح هو الملاك ميخانيل، وأنه رئيس جند الرب.
 وبالنالى اعتبروا أن الروح القدس هو نائب رئيس جند الرب.

**\* \*** 

٧ - كلاهما نادى بالملكوت الأرضى، أى أن الأبرار سوف يتمتعون بالأبدية على الأرض، ويبنون ببوناً ويسكنون فيها، ويغرسون كروماً ويأكلون فيها أو يشربون من شرها.

غير أن شهود يهوه لم يقولوا إن الملكوت الأرضى سبكون للكل. بل أن ١٤٤ ألفاً يكونون في السماء، وباقي الأبرار على الأرض.

**A A** 

٨- كلَ من السبنيين وشهود يهوه نادوا بأن عقوبة الأشرار هي الفناء، بما في ذلك الشيطان. أى لا يوجد عذاب أبدى لأحد.

**4 9 4** 

٩- كل منهما أنكر خلود النفس، وقال إنها بدعة شيطانية، كذب بها الشيطان على أنم
 وحواء، حينما قال للمرأة "لن تمونا" (تك٣: ٤).

**a a** 

١٠ - كل منهما يرى أن نفس الإنسان كالحيوان، تنتهى بالموت. وإنما الخلود فيما
 بعد سيعطى كمنحة للأبرار ومكافأة لهم، وليس هو من طبيعة الإنسان.

**4 4 4** 

١١ – كل منهما أساء تضير قول الرب للص التاتب "اليوم تكون سعى في الفردوس" (لو ٢٣: ٣٤). وقال السبئيون: من غير الممكن أن يكون اللص معه في القردوس في ذلك اليوم، إذ كان المسيح وقتذاك في القير. إلائه صلب يوم الجمعة، واستراح يوم السيت في

القبر، واذلك فكل منهما يترجم عبارة السيد المسيح بترجمة خلطئة هي قال له اليوم: تكون معى في القردوس (فيما بعد!!).

## الخلافات

ا - طبعاً أول كل شئ يختلفون في الإسم: فالأدفنتست اسمهم السبتيون الأدفنتست.
 والأخرون اسمهم شهود يهوه. وقد أخذوا هذا الاسم من (أش ٤٣: ١٠) أنتم شهودي يقول الرب" فيترجمون هذه الآية أنتم شهوي يقول يهوه".

على أنهم لم يبدأوا باسم (شهود يهوه) الذي اتخدوه من سنة ١٩٣١م إنما كان اسمهم أو لا (جمعية التوراة والكراريس) ثم جمعية برج المراقبة وعلامة برج المراقبة Tower نميز كتبهم.

#### **4 4**

٢ – السيتيون أنشأهم مولر. وشهود يهوه أسسهم راسل.

ئم جاء قادة أخررون بعد مولر وبعد راسل.

#### \* \*

٣ - أشهر كتب السبتيين هي: مشتهى الأجيال، والكتاب يتكلم، والصراع العظيم، وما
 وراء الموت، واليمان السبتيين الأدفنشت".

أما شهود يهوه فأهم كتبهم هي: ليكن الله صادقاً ~ الحق يحرركم - وكتب أخرى مثل هذه هي الحياة الأبدية - هل الكتاب المقس هو كلمة الله - يمكنك أن تعيش سعيداً في فردوس أرضى - أمور لا يمكن أن الله بكذب فيها (وإسم هذا الكتاب غير لائق)..

. ولهم كتب قديمة مثل: قيتارة الله - الخليقة - الغنى - نظام الدهور - المصالحة - الخلاص - الحكومة - الاستعداد..

ومن الصعب أن أذكر لكم كل كتب شهود يهو، لكثرتها..

ولهم أيضاً مجلة باميم برج المراقبة، وكتب في تفسير الكتاب المقدس.

10 H 41

شهود يهو د لهم ترجمة خاصة الكتاب المقدس باسم :

The New World Translation of the Scripture.

أي ترجمة العالم الجديد للكتاب المقدس.

وهي مليئة بالأخطاء، ولا يستعملها السبنيون الأدفنتست.

4 4 F

شهود يهوه لا يؤمنون بالثالوث القدوس، أما الأدفنشيت فيؤمنون به. ويقولون في
 كتاب إيمانهم: الله الآب، الله الابن، الله الروح القدس، بينما شهود يهوه يعتبرون الثالوث
 جزءاً من الوثنية.

图 图 图

٦- شهود يهوه لا يؤمنون بأقنوم الروح القدس ولا بلاهونه. ويقولون إنه مجرد قوة.
 وتكن الأدفنتست يؤمنون بلاهوت الروح القدس.

\* \* \*

٧ - شهود يهوه يقولون إن الابن مخلوق، وأنه أول خلق الله، ثم صيره الأب الهأ. ويقولون إنه إله قدير، ولكن ليس هو الله. بينما السبتيون يؤمنون بأن المسيح هو الله، ولا يقولون إنه مخلوق.

9 49 49

٨ = ويقول شهود يهوه إن المسيح لم تكن له منذ البدء نفس خالدة، لكنه منح الخلود مكافأة له على طاعة لملأبة. وهذا ضد الاهوث المسيح الذي يؤمن به السيئيون..

8 # B

٩ - شهود بهوه بختلفون مع السيئيين في موت المسيح وقيامته بالجسد ويدعون أنه استعار جسداً ظهر به التلاميذ بعد القيامة، الأن جسده قد فني بعد أن أدى رسالته. وليس هذا هو اعتقاد السبئيين.

١٠ شهود بهوه يرون أن كل حكومات العالم من عمل الشيطان، ولا يواقتون على تقييل علم الدولة معتبرين ذلك لوناً من عبادة الأوثان، ولهم أمور أخرى ضد الدولة. لذلك طريقهم كثير من الحكومات، وليس الأدفنست كذلك.

#### 4 4 A

۱۱ - شهود يهوه برون أن الكنائس كلها من عمل الشيطان، ولذلك ليس لهم كنائس، وينشرون مذهبهم عن طريق الزيارات والعمل الفردى، ويترجمون كلمة كنيسة باجتماع Assambly، أو بجماعة المؤمنين Congregation..

بينما الأدفنتست بمنتعملون كلمة الكنيسة ولمهم كنائس...

اليات الشا . بتيون الأدفنت مون من الملكوت ن لايحفظ السكيت إ http://coptic-treasures.com

## السّست ،

عندما أسمن موثر Muller مذهب الأدفنتست، كان كل تركيزه على مجئ المسبح ثانية وقرب موجد هذا المجئ. ولم يدخل (السبت) في نطاق مذهبه على الإطلاق. فمتى بدأ هذا الاعتقاد؟

بدأ ذلك عن طريق امرأة في واشنطون من الأنفنتسة كمان اسمها Mrs Rachel نادت بحفظ وصعبة الرب.

وقد تثبتت عقيدة حفظ السبت عند الأنفنست عن طريق نبيتهم إلى هوايت التي قالت إنها قد أخذت في رؤيا إلى قدس الأقداس السماوي. ورأت تابوت العهد، والعشر وصابا عم هالة من المجد حول وصية السبت. وقد أكدت هذه الوصية تعليم جوزيف بانس.

و أدعى الأدفنتست أن بابا رومه هو الذي غيّر السبت إلى الأحد. ولذلك اعتبر البابوية أنها الوحش الذي ورد في سفر الرؤيا.

Antony Hoekema: Seventh day Adventism P.P. 15-18

ويعتمد الأدفنتست في وجوب حفظ السبت على تقديس الرب لليوم السابع، الذي الستراح فيه من الخلق خباركه وقدمه" (تك ٢: ٢، ٣).

♦ واعتمدوا طبعا على الوصية الرابعة من الوصايا العشر (خر٢٠ ١١-٨). وما سبق ذلك من وصية الرب بعدم الخروج لجمع المن في يوم السبت، لأنه لا يوجد فيه http://coptic-treasures.com

(خر ۱۱: ۲۱- ۳۰).

ويرون أن حفظ السبت هو فريضة دهرية لم تتغير في العهد الجديد! وأن تغييرها يمنع من دخول الملكوت!

**中 中** 甲

نحب أن تقول لهم إنه ثم ترد أية كلمة عن حفظ السبت طوال آلاف السنين قبل موسى،

لا في حياة رؤساء الآباء الأول: نوح وأيوب وابراهيم واسحق ويعقوب. هل كانوا غير مطالبين بحفظ السبت؟

أم لم نكن للسبت أهمية وقتذاك، مع تذكار راحة الرب في اليوم السابع..

H W W

هذا وينبغي أن نفرق بين عبارتي: اليوم السابع، والسبت:

اليوم السابع لم يكن يوماً شمسياً كأيامنا، وكذلك باقى كل أيام الخليقة.

واليوم السابع لم ينته. لم يقل عنه الكتاب "وكان مساء، وكان صباح، يوما سابعاً".

وعبارة استراح الرب معناها "انتهى من عمله كخالق..".

ومع ذلك مازال الله يعمل. كما قال السيد المسيح "أبي يعمل حتى الآن، وأنا أيضاً أعمل" (يوه: ١٧).

4 A 4

ومع نلك كان يوم السبت رمزاً لملأحد، من حيث معنى كلمة (سبت) أي رلخة.

إن الله لم يتعب في عملية المخلق. فكلها كانت مجرد كلمة منه. مثلاً: قال نور، فكان نور (تك1: ٣).

أما الراحة الحقيقية، فكانت هي الراحة بخلاص الإنسان، تلك التي استلزمت التجسد، والفداء بالصلب وإراقة دمه، ثم الموت والقير، والقيامة يوم الأحد، حيث كانت الراحة الحقيقية من حمل خطايا العالم كله والكفارة عنها، ومن القضاء على الموت نفسه يقيامته.

ومع أن شريعة موسى كانت تنص على عدم العمل في يوم السيت، إلا أن هناك أعمالاً كثيرة كان يستازمها الاستثناء.

المولود الجديد قد يولد في يوم سبت، فيحتاج contitutine وcontitutine وhttp://contitutine

#### التو ليد . . .

- ♦ والذي يوك في يوم سبت، لابد أن يختن في اليوم الثامن حسب الشريعة (تك١٧: ١٢). وهذا يوافق السبت أيضاً. والختان هو عمل كان لابد أن يقم، وإلا فهناك عقوبة.
- وهناك دبيحة لابد تقدم عن الابن البكر حميب شريعة موسى (لو ۲: ۲۳، ٤). وقد يصادف أن يكون الأربعين يوم سبت.
- أيضاً طقوس أخرى كان لابد من أدانها، وربما قد يصالف أن يكون موعدها بوم سبت، ويشترك الكهنة في القيام بها. ونذلك قال الرب يسوع "إن الكهنة يدنسون السبت وهم أبرياء" (مت١٦: ٥) أى يعملون عملاً في السبت يكون ضرورياً، ويعتبره الحرفيون أنه تدنيس للسبت.

#### 图 图 图

والسيد المسيح قد اصطدم بالكتية والفريسيين من جهة حفظ السيت. وكان يعمل أعمالاً معجزية في السبوت ينتقدونه عليها!

- والمولود أعمى، كان يمكن للرب أن يمنحه البصر في أى يوم، ولكنه فعل ذلك بالذات في يوم سبت، حتى أن الفريسيين قالوا "هذا الإنسان ليس من الله، لأنه لا يحفظ السبت" (يو ٩: ٢٤). كل ذلك من أجل الحرفية في فهم السبت.
- كذلك مريض بيت حسدا، كان له ٣٨ سنة في مرضه، كان يمكن شفاؤه في أي يوم منها. ولكن الرب أختار أن يشفيه في يوم سبت. ولم يكتف بذلك، بل أمره بعد شفائه أن يحمل سريره ويمشي (يوه: ٨، ٩). وحمل سريره كان عملاً لا يجيزه اليهود في يوم سبت، وقد لاموه على ذلك. وكان النهود بسبب كل ذلك "يطردون يسوع ويطلبون أن يقتلوه" (يوه: ١٦).

واحتمل الرب منهم كل هذا ليصلح فكرتهم عن السبت، وليكون أيضناً مقدمة لتغييره بعد قيامته.

ولعازر أيضا، انتظر الرب إلى اليوم الرابع الذي يكون سبناً وأقامه فيه. ولم يكتف بهذا بل أيضا قال للذين حوله "ارفعوا الحجر" (يو ١١: ٣٩). فرفعوه. وكان ذلك عصلاً منهم أيضاً في يوم سبت. وكذلك حأوه من الأربطة والأقمطة التي كان ملفوفاً بها..!

وكذلك مسح لتلاميذه أن يقطفوا السفايل في يوم سبت، ولما انتقد الغريسيون ذلك،
 رد عليهم (مت١٢: ١- ٥).

وشفى في المجمع صاحب البد البابسة في يوم سيت. وقال الهم: "أى إنسان منكم يكون له خروف ولحد فإن سقط هذا في السبت في حفرة، أثما يسمكه ويقيمه. فالإنسان كم هم أفضل من الخروف" (مت ١٢: ١١، ١٢).

ومعجزات أخرى صنعها الرب يسوع في يوم سيت، ليظهر أنه يحل فل الخير في السبوت، وليريهم أن المحرفية في السبوت، وليريهم أن المحرفية في حفظ السبت أفتنهم فهم روحةينه.

4 B 4

فإن قلوا إن حفظ قسبت فريضة دهرية لا يجوز تغييرها، تقول لهم كم من فراتض دهرية قد تغيرت لأنها كلت رموزاً.

خاص جهة يوم الغصح، قال لهم الرب أيكون لكم هذا اليوم تتكثراً، فتحيدونه عيداً الرب في أجيلكم. تحيدونه فريضة دهرية (خر ۱۲: ٤٠). فيل مازال السبتيون يتبحون خروف الغصح في موحده كل علم ويأتكلونه على أعشاب مرة، وعصيهم في أيديهم، وأحقاؤهم مشدودة، ويأتكلونه بعجلة حسب أمر الرب؟! (خر ۱۲: ۸، ۱۱).

لَم أَن القصيح كان رمزاً للمسيح، كما يقول القديس بولس الرسول الأن قصيحنا لَيتَ.أ المسيح قد نُبِح الأجلنا" (اكواء: ٧). وما علد المبيحيون

♦ والختان أبضاً كان فريضة دهرية، كما قال الرب إبراهيم أولما أبت فتحفظ عهدى، أنت ونسك من بحث في أجيالهم: هذا هو عهدى الذى تحفظونه: يختن منكم كل نكر.. فيكون علامة عهد بينى وبينكم لين شانية أيلم يختن منكم كل نكر في أجياكم... فيكون عهدى في لحمكم عهداً أبدياً (شه١٠: ٩- ١٣).

ومع ذلك ظم يعد الختان في المسيحية فريضة ولجبة. بل يقول الرسول أقد تبعثاتم عن المسيح أيها الذين تقررون بالقلموس.. لأنه في المسيح يسوع، لا الختان ينفع شيئاً ولا الغراة، بل الإيمان العامل بالمحبة (غله: ٤، ١).

وعيد العصماد أيضاً كان فريضة دهرية، بأتون فيها بحزمة أول حصيدهم إلى
 الكاهن فيرددها، ويقدمون معها نبيحة خروفاً صحيحاً، مع نقدمة دفيق وسكيب الريضة

دهرية في أجيالكم في جميع مساكنكم (٢٣٧: ١٠- ١٤).

فهل يفعل السبنيون هذا الآن ويقدمون الفريضة الدهرية؟

 ♦ وهل يقدمون القريضة الدهرية الخاصة بيوم الخمسين بكل طقوسها وذبانحها وتقدماتها، هذه التي قال عنها الرب افريضة دهرية في جميع مساكنكم في أجيالكم" (١٣٦٠:
 ٢٢).

وهل يقومون باحتفالات يوم الكفارة العظيم في موعده، ويتذللون أمام الله فيه، فقد
 قال عنه الرب 'فريضة دهرية في أجيالكم في جميع مساكنكم' (٢٣٣: ٣١).

وهل يقومون أيضاً بجميع الأعياد التي أمر بها الرب. أما التي كانت مجرد رموز
 لا يُنتزم بها، حتى إن قبل إنها فريضة دهرية؟!

**A A** 

ويدون تطويل الوقت في الجدال، السبت قد أُلغى بقول الرسول:

"لا يحكم عليكم أحد في أكل أو شرب، أو من جهة عيد، أو هلال، أو سبت التي هي ظل الأمور العنيدة" (كو ٢: ١٦، ١٧) أي أن كل هذه كانت رموزاً لأمور تأتي بعدها.

إذن لا يحكم عليكم الصبنيون وأمثالهم أن ترجعوا إلى تلك الرموز، التي حل مطها المرموز إليه.

**4 4** 

إن حفظ السبت كان ضمن حركة تهويد حوريت بها المسيحية في القرن الأول. ووقف ضدها القديس بولس الرسول.

مثل حفظ الختان والسبت، والأعياد اليهودية، والطقوس اليهودية، والشرائع الخاصة بالنجاسات والنطهير، والتقدمات، وباقى الأمور الخاصة بالناموس وبالتقاليد اليهودية.

وعنها قال الرسول "قد تبطئتم عن المسيح أيها الذين تتبزرون بالناموس، سقطتم من النعمة" (غله: ٤). وقال أيضاً "كيف ترجعون أيضاً إلى الأركان الضعيفة الفقيرة التي تريدون أن تستعبدوا لها من جديد. أتحفظون أياماً وشهوراً وأوقاتاً وسنين؟! أخلف عليكم أن أكون قد تعبث فيكم عبئا" (غله: ٩، ١٠).

4 4 F

إن المطالبة بحفظ المبت هي تضييق على الناس بوصية هي غير عملية حالياً.

فماذا يفعل الموظفون والعمال الذين ليست لهم عطلة في يوم السبت؟ هل يتركون http://coptic-treasures.com

عملهم ويتعرضون للفصل؟!

و هل يمنتع الطلبة عن الذهاب إلى أماكن در استهم. و إن فرض وكان عليهم استجان في يؤم سبت، هل يتخلفون عنه ويرسبون؟!

وإن كان أحد المحامين عليه أن يحضر في جلسة نقضية هامة يوم سبث، هل يتخلف عنها ويخسر القضية ويخسر صاحبها؟!

وإن كانت هناك عملية جراحية مستعجلة تتوقف عليها حياة مريض، هل يهملها الطبيب المختص ومساعدوه والممرضون، ويغلقون المستشفى إذ صادف أن تكون في يوم سبت؟!

أيها الأخوة السبنيون استمعوا إلى قول السيد المسيح "تغلقون ملكوت السموات قدام الناس، فلا تدخلون أنتم، ولا تدعون الداخلين بدخلون (مت٢٣: ٣). كالفريسيين الذين يحزمون أحمالاً تقيلة عسرة الحمل ويضعونها على أكتاف الناس... (مت٢٣: ٤).

**a** .**a** 

لمِتكم تذكرون قول الرب :

"السبت إنما جعل لأجل الإنسان، لا الإنسان لأجل العميت" (مر ٢: ٢٧). أي أن السبت جعل لأجل راحة الإنسان، وليس ليكون فرضاً وثقلاً عليه.

**•** •

كذلك فإن حفظ السبت في نفس الوقت مستحيل في كل العالم.

الوقت في نصف الكرة الشمالي، غير الوقت في نصف الكرة الجنوبي. وكذلك الإختلاف بين بلاد الشرق وبلاد الغرب.

فمصر مثلا، تبعد عنها نيويورك سبع ساعات، ولوس أنجلوس عشر ساعات، واستراليا أكثر من عشرين ساعة، وأحياناً يوماً..

فالوقت الذي قد يكون سبتاً في بلدٍ ما، قد لا يكون سبتاً في بلد آخر. والمسافر بالطائرة في أقطار بعيدة، قد يصحب عليه حفظ السبب!! والروح يجيى، والحرف يقتل.

## الزَّحَد ،

إننا نحفظ الأحد لأسباب كثيرة منها :

١ - إنه يوم قيامة الرب. وقد شرحنا أهمية القيامة في معنى الراحة الحقيقية بالنسبة إلى الرب.

بالإضافة إلى أنه اليوم الذى ظهر فيه الرب لتلاميذه ففرحوا ولم يستطع أحد أن ينزع فرحهم منهم. وفيه أزال شكوكهم، وعمق إيمانهم به "فرح التلاميذ إذ رأوا الرب" (يو ٢٠: ٢٠).

٢ - يوم الأحد هو اليوم الذي منح الرب التلاميذه سلطان المغفرة وأرسلهم للخدمة "قال لهم: لهم لكم. كما أرسلني الآب، أرسلكم أنا. ولما قال هذا نفخ (في وجوههم) وقال لهم: القبلوا الروح القدس. من غفرتم خطاياه، تغفر له. ومن أمسكتموها عليه أمسكت (يو ٢٠: ٢٢).

٣ - ونقدس يوم الأحد، لأنه يوم الخمسين، يوم حلول الروح القدس على التلاميذ
 وتأسيس الكنيمية.

هو الذي أمن فيه وتعمد ثلاثة ألاف من اليهود. وكان يوم البدء في تكوين الجماعة المسبحية.

يل كان يوم بدء مواهب الزوح القدس الذي منح الرسل موهبة النكلم بألسنة كمقدمة نباقي المواهب.

٤ - ويدعى يوم الأحد (كيرياكي) أي يوم الرب.

وفيه رؤيا يوحنا الرسول الإنجيلي، حين ظهر له السيد الرب وسلمه رسائله إلى الكنائس السبع.

وهو يوم العبادة، وكسر الخبز، وجمع العطايا في كنيسة الرسل. وكان يحتظون
 به منذ بدأت الكنيسة، وليس في عصور متأخرة عن طريق بلجا رومه كما يدعون.

مَّةُ عَوْلَ هَذَا "وَمِنَ لَهُ لَنَانُ لَلسِمِعِ فَلْيَسِمِعِ" (مِنَ"11: ٤٣).

البائب الرابع بتيون الادفنة ولد بالخطية الأصلية

## بِدعَتهم ،

يعتمدون أعتمادا خاطئا على ما ورد في الرسالة إلى العبرانيين عن المديد المسيح: "قلا قد تشارك الأولاد في اللحم والدم، اشترك هو أيضاً كذلك فيهما، لكي يبيد بالموت ذلك الذي له سلطان الموت أي ابليس" (عب٢: ١٤). وأيضاً "من ثم كان ينبغي أن يشبه أخوته في كل شئ، لكي يكون رحيماً ورئيس كهنة أميناً في ما ش، حتى يكفر خطاب المشحب" (عب٢: ١٧).

#### وهكذا يقولون في كتابهم [الكتاب يتكلم] ص ١٩٧:

"لقد اشترك بسوع في لحم البشرية ودمها بعد سقوطها، لذلك صار شبيهاً لأخوته فسى كل شئ ومجرباً مثلهم."

"أما أن المسيح ولد من أم خالية من الخطية، ولم يرث العيل إلى الخطية، لذلك لم يقع فيها. فهى فكرة مغلوطة تبعد المسيح عنا، وتضعه في مركز حيث لا نذال منه نفعاً. نعسم قد ورث السيد المسيح في تجمده ما برقه جميع أبناء أدم".

#### · • •

ويقولون في كتابهم (ليمان الأدفنتست السبنيين) ص ٧٨، ٧٩:

"هل يستطيع المسيح أن يخطأ؟ يختلف المسيحيون حول مسألة ما إذا كان المسيح قابلاً المنطية، ونحن نتفق مع فيليب شاف الذي قال الو كان (المسيح) معصوماً كاية من الخطية منذ البداية، أو لو كان يستحيل عليه أن يخطأ، لما استطاع أن يكون إنساناً حقيقياً، ولا أن يكون مثالاً نقتدى به: فقداسته، بدلاً من أن تكون فعلاً خاصاً به مكتسباً من ذاته واستحقاقاً ملازماً له، سيكون موهبة طارئة أو خارجية، وستكون تجاربه تسئيلاً غير واقعى"..

ويضيف كارك أولمان الن يكون لقصة التجربة، كيفما شرحت، أي معزى، وسليكون بلا معنى التعبير في الرسالة إلى العبرانيين القد جراب في كل شئ مثاناً!

### السرَدعليهم ،

ان عبارة تجرب في كل شي مثلنا" تعنى جُرب من الخارج، دون أن يكون فــــى
 داخله أى ميل للخطية، أو أي خضوع للتجربة..

والعجيب أنهم يوردون في كتابهم الآيات الخاصة بقداسة المسيح. وتكنهم لا يعتقــدون أن هذا راجع لطبيعته القنوسة، وإنما لأته انتصر في الجروب.

٣ - ونقول أيضاً إن السيد المسبوح شابهنا في كل شين ما عدا الخطية.

عبارة أنى كل شئ تعنى كمال ناسوته، أى أنه قد ولا بطبيعة بشرية كاملة، لا ينقصها شئ. لذلك عندما قامت هرطقة تقول إن السيد المسيح لم يكن محتاجاً إلى السروح، الأسه يحيا بالهوته!.. حرمت الكنيسة الجامعة هذه الهرطقة، الأنه - بدون روح - لا يكون قسد شابهنا في كل شئ، من جهة تركيب هذه الطبيعة البشرية.

لُمَا أَنْ يَرِثُ الْمَيْلُ إِلَى الْخَطَيَةِ، فَهِذَا صَدِ كَمِلُ الْمَمْسِحِ.

والعجيب أنهم نشروا كلامهم هذا في مؤلفهم [الكتاب بنكام] تحت باب أسموه (كمال المسيح)..! فكيف يكون المسيح كاملاً، مع وراثته الميل إلى الخطية، بينمسا الميل إلى الخطية نقص.. نقص في البر والنقلوة.

٣ - إن العيل إلى الخطية، لا يتفق مع قول العلاك جبرائيل العبشر للقديسة العنزاء
 قائلا لها:

".. لذلك أيضاً القدوس المولود منك يُدعى لبن الله" (لو ١: ٣٥).

فكيف يكون قدوساً، وله مول إلى الخطية، حسب بدعتهم؟!

وعبارة اللقدوس المولود منك تعنى أنه والد بالقداسة.

. . .

وكما نكر رئيس الملائكة جبرائيل عبارة (قدوس)، نكرها أيضاً الآباء الرسل. فيقول عنه القديس بولس الرسول "لأنه كان بليق بنا رئيس كينة مثل هذا، قدوس بالا فيقول عنه القديس، قد القصل عن القطاة، وصار أعلى من السموات" (عبر Y-1). http://coptic-treasures.com

وعيارة بلا شر ولا دنس اتعلى لميضاً لا ميل فيه إلى الخطية وعجارة الفسيصل عسن الخطاة تحلى كانك تمه لم يشابههم في شئ من جهة خطاباهم. وورد هذا فسى نفسس الرسالة إلى العبرانيين التي اقتبسوا منها اشابه أخونه في كل شئ (عب٢: ١٧).

والقديس بطرس الرسول في توبيخه اليهود، يقول لهم:

ولكن أنتم أشكرتم القدوس العبار، وطلبتم أن يوهب أكم زجل فاتل" (أع٣: ١٤).

بل الشعب أبضاً صلّى لله قائلًا "لأنه بالحقيقة قد اجتمع على فناك القدوس يصوع الذي مسحته هيرودس وبيلاطس البنطي (أع؟: ٢٧).

بل إن السيد المسبح يشهد عن نفسه هذه الشهادة في رسالته إلى ملاك كنيسة فيلادلفيا، في سفر الرويا، فيبدأها بقوله:

"هذا يقوله القدوس الدق الذي له مفتاح داود. الذي يفتح و لا أحد يغلق، ويغلسق و لا أحد يفتح (روام: ۷).

**B B B** 

فكيف يجرؤ هؤلاء السبتيون أن يقولوا أن السيد المسيح له المجد، القدوس البسار، قسد ورث الميل إلى الخطية مثل باقى بنى آدم؟!

هذه البدعة التي ارتفع عن مستواها الشيطان نفسه!!

لِذَ في معجزة شفاء رجل من روح نجس، صوخ الشيطان قائلاً "ما تنا ولك يا يسوع الناصري، أتيت لتهاكتا؟! أننا أعرفك من أنت: قدوس الله" (مر ١: ٢٤) (لو ٤: ٣٤).

 ثابت السينيون أصحاب هذه البدعة بتجاهلون عمل الروح القدس في الحيل المقدس بالمعيد المعديح.

قيم لم يكن حيلاً علايا مثل سائر بني أدم، بل إن الملاك جبرائيل قال في تبشيره القديسة العذراء مريم:

"الروح القدس يحل عليك، وقوة العلى نظلك. اذلك أيضاً للقدوس المولود منك يسدعى ابن الله" (او 1: ٣٠).

وبالطول الأقومي الروح القدس في بطن العذراء، كان له عملان: أحدهما تكوين جنين في بطنها (بغير زرع بشر). والعمل الثاني هو تقنيس مستودعها، حتى أن المواسود منها لا يرث الخطية الجدية الأصلية، فلا يرث أي ميل إلى الخطية.. نو بكانت ولادة علايية، لكان لكم العنر فيما تقولون. ولكن هذا التجمد-الإلهي، هو سرَ عجيب (اني٣: ١٦)، لا يجوز لكم فيها لطلاقاً أن تتكروا عمل الروح للقدس.

لذلك نجن نقول في قلنون الإيمان: "تجمد من الروح القدس ومن مربع العذراء".

أن العيل إلى الخطية، لا يتفق مع لاهوت هذا المولود.

فكيف ينحد اللاهوت مع جمد فيه ميل إلى الخطية؟! مستحيل.

🧇 نقول هذا لأن السبنيين الأدفننست: فيما يقولمون إن السيد الممسيح ورث الميل إلى الخطية، هم أيضاً يؤمنون بالأهوت السيد المسيح .

القسم الثاني منه عن (الوهية المسيح) من ص ٦٦ إلى ص ٦٩.

وأورد في بلك الصفحات "وأما عن الإبن: كرسبك يا الله إلى دهر الدهور" (عسب ١: ٨)، وإكان الكلمة الله (يو ١ : ١). ونبوة ميخا النبي عنه "ومخارجه من القديم، منسذ أيسام الأزل؛ (ميخاه: ٢). وركزوا في مجينه الثاني على ملكونه وملائكته ومختاريه، وعلَّقــوا بعبارة اعرف بألوهيته السلمية ومساواته بأبيه في السموات. وذكروا عبارة "فإن فيه يحل كل ملء اللاهوت جسدياً" (كو ٣: ٩).

ومع كل ذلك يقولون ~ وفي نفس الكتاب ~ إنه وَرَثُ الميل إلى الخطية!! أَلْيُسِ قَسَى هذا لون من التناقض (بين اللاهوت والميل إلى الخطية)؟!

هوذا الكتاب يقول أنية خلطة للبرُّ والإثم؟! وأية شركة للنور مع الطُّلمة؟! وأيَّ اتفاق للمسوح مع بليعال ١٤" ( ٢كو ٦: ١٥ : ١٥). ﴿ وَمَنْ لَهُ أَذَمُنْ لَلْسَمِعِ فَلْيَسْمِعِ..

- وراثة الخطية الأصلية، هي بدعة ضد القداء الذي قدمه المسيح.

فالذي له خطيته، يموت عن خطيته، أما الذي بلا خطية، فإن ملت، يمكن أن يموت عن خطية غيره. وهكذا لابد أن يكون الفادى بلا خطية. ولا ليست له خطية يموت بسيبها، فإنه يموت عن غيره فيفديه.

وهم يقولون إنه كان بلا خطية. وإنه "انخذ طبيعة الإنسان في حالته الساقطة، حاملاً نتائج الخطية وليس إنمها. كان واحداً مع الجنس البشرى إلا في الخطية. كان يسوع مُجرِباً في كل شئ مثلنا بلا خطيئة، لأنه قدرس بلا شر http://coptic-treasures.com فكيف مع كل هذا يكون قد ورث العيل إلى الخطية؟! «هل في هذا نوع من التناقض، لم يقصدون ورث العيل إلى الخطية دون أن يعارسها بالفعل!!

فإن كان المسيح قد وأند بميل إلى الخطية ~ حسب بدعتهم – ما كان ممكناً له أن يقوم بعمل القداء فيفدى البشرية كلها.

لِأن عقيدتهم التي ينشرونها هي ضد الفداء الذي هو أسلمن خلاص العالم كله.

يقولون عن السيد المصبح إنه إن كان لا يشبهنا في كل شئ، لا يكون ذا نفع. نعم إنه يشبهنا في كل شئ ما عدا الخطية. لأنه لو كان لديه ميل إلى الخطية - حاشا - لا يكون حيننذ ذا نفع النا.

#### **4 4**

وعلى الرغم من هذا، فالصبتيون بؤمنون بالخلاص، والخلاص بالمسيح وحده، الذى جاء ليخلص شعبه من خطاباهم (ص ٨٠ الكتاب بتكلم) ويستخدمون عبارة اليس بأحد غيره الخلاص (أع٤: ١٢)، وأنه أبذل نفسه فدية لأجل الجميع (اتعى ١٠). وأن من مؤهلات الغادى والمخلص: القداسة أو الانفصال عن الخطيعة (ص ٨١ الكتاب بثكلم) ويستخدمون قول الكتاب عن المسيح "الذى لم يفعل خطية، ولا وجد فى فمه غش" (ابط٢: ٢٢).

 وسع كل هذا يقولون إنه ورث الخطية الأصابية والمبل إلى الخطية. وكان معرضاً تلسقوط!! ما أعمق هذا النتاقض الذي يعيشون فيه وينشرونه!

وفي تتاقض آخر يقولون في كتاب إيمانهم ص ٨٠:

"أخذ بسوع على عائقه طبيعتنا بكل احتمالاتها. لكنه كان متحرراً من القبساد الموروث أو من الفسوق والخطية الفعلية. لم يكن لدى يسوع نزعات أو ميول شريرة أو حتى أهواء أثبمة"

إنَّن ما معنى وراثة الخطية والعيل إلى الخطية؟!

الباب الخامس لسبتيون الادفنة يؤمنون أنالسبيد هو الملاك مين الله ال

## إدعاءاتهم ،

▼ يقولون في كتابهم (مشتهى الأجيال) ص ١٠٠ تأليف إيلين هوايت نبية الأدفنتست المعنى المحرفي للإسم ميخائيل هو شبيه الله أو مثيل الله. ومن مقارنة عند من الآيات ببعضها البعض، نجد أن ميخائيل هو المميح. فالكتاب يدعوه في (يهو ٩) برئيس الملائكة أوأما ميخائيل رئيس الملائكة فلما خاصم إبليس محاجاً عن جمد موسى لم يجسر أن بورد.

## الروعليهم ،

حكم افتراء، بل قال: اينتهرك الرب"..

الاحظوا أن هذه العبارة لا يوجد فيها ذكر السيد المسيح إطلاقاً فهي بين الملاك ميخائيل وابليس. فما شأن المعميح بها؟!

لكنهم يربطون بين عبارة لينتهرك الرب الواردة في (يه٩) وبين نفس العبارة التي وردت في نبوءة زكريا حيث يقول وأراني يهوشع الكاهن العظيم قاتماً قدام ملاك الرب، والشيطان قائم عن يمينه نيقاومه. فقال الرب للشيطان: لينتهرك الرب يا شيطان لينتهرك الرب..." (زك٣: ١٠١).

ونلاحظ هذا أن كلمة الرب الأولى "لها معنى" والثانية لها معنى آخر. فالأولى "قال الرب للشيطان" تعنى ملاكاً من طائفة الأرباب تسمى باسم رب Lord بمعنى رب.

وواضح أن سفر الرؤيا يقول عن السيد المسيح إنه "ملك الملوك ورب الأرباب". (رو19: ١٢- ١٦).

إِنْنَ هِنَاكَ أَرِيَابِ كَثِيْرُونِ Lords، والله هو رب أَوِلنَكَ الأَرْبِطُبِ. وَكُلْمَةُ رَبِ التَّلْقِيَةِ عَي http://coptic-treasures.com (زك٣: ٢) في الينتهرك الرب يا شيطان" تعنى الرب الإله. ومفهوم الآية هو : قال ملاك من طائفة الأرباب الشيطان: لينتهرك الرب الإله يا شيطان" فهل هذه الآية تعنى أن المسيح هو الملاك ميجائيل في مقارنتها بما ورد في (يه ٩)!

أما عبارة "لم يجسر أن يورد حكم افتراء بل قال لينتهرك الرب" التي وردت في (يه ٤) فهي لا يمكن أن تنطبق على السيد المسيح لأنه كثيراً ما انتهر الشيطان كما ورد في الإنجيل المقدمن. بل أن الشياطين كانت تبصره فتخاف ونقول له: أجئت قبل الوقت لتهلكنا [أنظر أيضاً كتاب مشتهئ الأجيال ص٧٩٠، ٨٠].

#### 函 函 函

يحاولون أيضاً أن يربطوا عبارة (صوت رئيس ملائكة) التي وردت في (انس: ١٦) الأن الرب نفسه بهناف بصوت رئيس ملائكة وبوق الله سوف ينزل من السماء، والأموات في المسبح سيقومون أولا" وبين قول السيد في (يوه: ٢٨) عن ابن الإنسان "تأتي ساعة فيها يسمع جميع من القبور صوته، فيخرج الذين فعلوا الصالحات إلى قبلمة الحياة، والذين عملوا السيأت إلى قبلمة الدينونة" فيقولون إن الصوت واحد: صوت رئيس الملائكة وصوت ابن الإنسان!!

والحقيقة هي أن السيد المصيح - حين يقيم الموتي "سوف يأتي في مجد أبيه مع ملائكته..." (مت١٠١٠) إسيأتي في مجده وجميع الملائكة القديسين معه (مت٢٠: ٢١).

فالصنوت الذي يحدث في مجيئه هو صنوت البوق من الملائكة لكين يعلن معيَّبة.

أما صوت الرب نفسه فهو الذي يحيى الموتى. لأن الكتاب يقول إنه "حين يسمع الأموات صوت رئيس ملائكة. لأن صوت رئيس ملائكة. لأن صوت الملائكة كان الله المامين ومصاحبة المجئ. وليس لهم سلطان إقامة الموتى، بل السلطان في صوت ابن الله.

图 图 图

## الله يظهر أحياناً كملاك ،

ولعل سبب خلط السبتيين بين السيد المسيح والملاك ميخانيل، فهو أن اش - بكونه غير مرئى الم يره أحد قط" (يو ١٠ ١٨) لذلك كان يظهر في بعض الأحيان كملاك، وهناك أمثلة على ذلك منها:

قة ظهوره لهاجر حين هربت من وجه مولاتها ساراى، 'فقال لها ملاك الرب: ارجعى الله طهوره لهاجر حين هربت من وجه مولاتها ساراى، 'فقال لها ملاك الرب: تكثيراً أكثر نسلك، فلا يعد من الكثرة (تك11: ٩، ١٠). وهذه طبعاً ألفاظ لا يتكلم بها إلا الله وحده، ولا يستطيع أن ينطق بها رئيس ملائكة. نذلك يقول الكتاب بعد ذلك إن سارة دعت اسم الرب الذي تكلم معها أنت إيل رئى، لأنها قالت أهها رأيت بعد روية" (تك11: ١٣) أي رأت الله.

#### 4 4

آیضا فی تقدیم ایر اهیم اینه اسحق محرقة، قال له ملاک الرب؛ لا تعد یدک الی الفلام و لا تفعل به شیئا، لائی الآن علمت أنك خاتف الله، فلم تمسك ابنك وحیدك عنی" (تك ۲۲: ۲۲) "و نادی ملاک الرب ثانیة من السماء وقال: بذاتی أقسمت یقول الرب أنی من أجل أنك فعلت هذا الأمر ولم تمسك ابنك وحیدك: أبارك مباركة، وأكثر نسلك تكثیراً كنجوم السماء وكالرمل الذی علی شاطئ البحر، ویرث نسلك بلب أعدائه، ویتبارك فی نسلك جمیع أمم الأرضن، من أجل أنك سمعت تقولی" (تك ۲۲: ۱۰ – ۱۸). و هذا الكلام هو وعد من فم الرب ذاته، ولكنه صدر كما أو كان من فم ملاك الرب..! هذا الله يتكلم كملاك، ولكنه ليس ملاكاً.

 كملاك، ولكنه ليس ملاكاً.

#### 4 4 A

\* كذلك ظهور الله لموسى النبي في العليقة. حيث ظهر له ملاك الرب بلهيب نار من وسط العليقة.. "الفسا رأى الرب أنه مال لينظر ناداه الله من وسط العليقة.. وقال.. اخلع حذاعك من رجليك الأن الموضع الذي أنت واقف عليه أرض مقدسة. ثم قال: أنا إله أبيك إله إبراهيم وإله السحق وإله يعقوب. فنطي موسى وجهه، لأنه خاف أن ينظر إلى الله... (خر٣: ٢- ١). وهذا ظهر الله كملاك بلهيب نار في وسط العليقة. ولكنه لم يسكن ملاكاً بل ظهر كملاك.

الله في مغر القضاة أيضاً يقول الكتاب "وصبح ملاك الرب من البطجال إلى بوكيم وقال: قد أصبحتكم من مصر، وأتيت بكم إلى الأرض التي أنسبت الأبائكم وقلت الا أنكث عهدى محكم إلى الأبد" (قض ٢: ١). هذا ملاك الرب. ولكن الكلام هو كلام الله.

أيضاً ظهور الرب في هيئة ملاك الرب لجدعون (قضر: ١١). "وقال له الرب أتي أكون ممك، وستضرب المديانيين كرجل واحد" (قضر: ١٦). وبعد أن قبل منه النبيحة خاف جدعون لأنه رأى ملاك الرب وجها لوجه. القال له الرب: السلام لك لا تخف. لا تعوت. فبني جدعون هناك مذبحاً للرب ودعاه يهوه شاوم" (قضرا: ٣٣، ٣٤) أي الله ملام، وهنا أيضاً يظهر الله كملاك الرب، وبتكام كإله.

قا ونفس الوضع حينما ظهر الله كملاك الرب لمنوح وامراته ووعدهما بأنهما سيلدان ابناً هو شمشون. فلما قدما له المحرقة، "وصعد ملاك الرب في لهيب المذبح ومنوح وامرأته ينظران، سقطا على وجهيهما إلى الأرض.. فقال منوح الأمراته نموت موتاً الأننا قد رأينا الله. فقلت إمرائه لو أراد الرب أن يميننا، لما أخذ من بدنا محرقة ونقدمة (قضر١٠: ٢٠- ٢٢).

# \* \* \* \* السيح ليس هو الملاك ميخائيل ،

♣ لأن السيد أعظم من الملائكة. وقد شرح القديس بولس الرسول ذلك في أول رسالته إلى العبر البين وقدّم له أسباباً كثيرة، قال في أولها أن السيد المسيح جلس عن يمين المظمة في الأعلى، صائراً أعظم من الملائكة بمقدار ما ورث اسماً أفضل منهم. لأنه من الملائكة قال قبل: أنت فيني أنا اليوم ولدتك... (عبا: ٤، ٥).

€ السيد المسيح أزلى، وهو مولود من الأب وغير معلوق..

لمَّا المَّلَاكَةُ كَلِيمَ فَهُمَ سَعَلُوقُونَ، كَمَا وَرَدُ فَي الْمَزْمُونَ (١٠٤٪ ٤) والْمَعَلُوقَ لَهُ يَدَائِةً زَمَنَ، وَلَيْسَ أَزَلْيَا قَبْلَ الْزَمَانَ..

♣ المسيح خالق لكل شئ، كما ورد عنه في بداية إنجيل بوجنا "كل شئ به كان،
 ويخيره لم يكن شئ مما كان" (يو ١: ٣) وأيضاً "في العقم http://coptionfreasures.com

العالم" (يو ١٠:١١).

أما الملاك ميخانيل فلا يستطيع أن يخلق شيناً.

السيد المسيح هو أقنوم، واحد من الثالوث القدوس. أما الملاك فليس واحد من الثالوث حاشا.

## صفات الابن أيضاً لربيمكن أن يتصف بها ملاك ،

№ فهو موجود في كل مكان في السماء وعلى الأرض.. هو عن يمين الآب في الأعالى. وهو معنا على الأرض كل الأيام وقد وعدنا قائلاً 'حيثما اجتمع إثنان أو ثلاثة بالسمى، فهناك أكون في وسطهم' (من١٨: ١٠). وهو في الفردوس كما وعد اللص المصلوب معه (لو٣: ٢١).

🗗 السيد المصيح قادر على كل شئ (رؤ ١: ٨).

المديد المسيح يقبل العبادة والسجود. أما الملائكة فهي تسجد للمسيح نفسه كما قبل في:

(عب ١: ٦) اتسجد له كل ملائكة الله.

وقبل عن السيد المسيح انجثو باسم يسوع كل ركبة مين في السماء ومن على الأرض..." (في ٢: ١٠) وطبعاً الملائكة ضمن هؤلاء الساجدين.

وقيلَ بعد العماد إن الملائكة كانت تخدمه (مر ١: ١٣).

وقيل عنه "وملائكة وسلاطين مخضعة له" (ابطـ٣: ٢٢).

· 🕾 🕸 🕸

### الأموضوع القداء يتعلق بالسيد المنسيح وليس برئيس ملائكة.

فحكم الموت صدر عند الإنسان (تك٢٠٥). فكان لابد أن يموت الإنسان.

و مكذا كان السيد المسيح يركز على لقبه 'ابن الإنسان'. ولهذا أيضاً وصار حسب http://coptic-treasures.com

الصد إساناً، ثم صعد على السلوب لكن يعوث عنهم وينفع شن خطوتهم. فناب عنهم كولمد منهم في البشرية.

ظو كان المسيح هو الملاك ميخانيا، والملاك روح (مر ١٠٠٤: ٤). قصينگ من الذي فدانا: هل هو المسيح أم هو الملاك ميخانيا، ومن الذي بالقب في الكتاب بالقب القالدي: هل هو المسيح أم هو الملاك ميخانيا. وكذلك أيضاً استطاع الميد المسيح بالاهونه أن يجعل كافرته على الصابب كافرة غير محدودا قلارة على مخرة جميع الخطانيا الجميع بينا الفال في جميع الخطانيا الجميع الفال في جميع الأرمنة. فهل كان الملاك قلاراً على مثل هذه الكافرة؟

. .

يتُولُونَ إِنْ كَانَ الْمُسْبِحِ فِينَ لَهُ، فَالْمَائِكَةُ فِيضًا ذُعُوا فُولِكَ لَهُ (أَيَّا: ٢).

والإجابة على ذلك بسيطة، قولادة المسيح تختلف عن ذلك الولادة التشريفية، لأنه الوحيد الذي ولاد ولادة أقدمية من طبيعة الله ولاهويته وجوهره ولهذا فإن الكتاب يدعوه البن الله الوحيد" كما ورد في:

﴿ (بر٣: ١٦) أوهكذا أحب الله العالم حتى يذل ابنه الوحيد لكى لا يهاك كل من يؤمن به، بل تكون له الحياة الأبدية.

 وأيضاً في (يو١: ١٨) كاله لم يوه أحد قط الاين الوحيد الكان في حضن الآب هو خيرًا.

﴿ وأيضاً في (ايو؟: ٩) أبهذا أُطهرت محبة الله قينا، أن الله قد أرسل قينه الوحيد إلى العالم لكي نحيا به".

بي سمم سي سب به . إنن هناك فرق والضح بين ولادة اين لغة من جوهرة، وبين اسم الولادة الذي كرم

الله به الملائكة أو البشر. فلا داعي إذن الخلط بينهما.

تقطيان أخريان أساسيتان في الغرق بين السيد المسيح والملاك سيخائيل، والرد على

السيئيين وهي: ١ – أو كأن السيد المسيح هو الملاك ميخاليل، يكون الملاك ميخاليل ليس له كيان ثابت بل لا وجود له ككانن له شخصية قائمة بذاتها.

وحيننذ ماذا سيكون تفسير كل الأيات الذي ورد فيها اسم ميخانيل في العهدين القديم والحديث.

 ٢ - لو كان الملاك ميخائيل هو المسبح، فهل الملاك ميخائيل إذن قد تجمد ووالد من العذراء مريم، وحل بيننا؟!

و على في هذه الحالة ندعو السيدة العذراء مربع الميدة أم ميخانيل، بينما الملاك ميخانيل موجود قبل العذراء بآلاف السنين؟!

أمر عجيب هو أقرب إلى الهزل منه إلى الجنية!!

البابث السكادس بتيون الأدفن http://coptic-treasures.com

وعقيدتهم في هذا الموضوع، سنأخذها من كتابهم (مشتهى الأجيال) لإلين هوايت المُعتبرة نبية الأنفنست، وكلامها يُعتبر عقيدة عندهم، وقد كانت تقول دائماً: "أخذت من الله.. أراني الله.. أظهر لي الروح.. إلخ".

وسنتعرض هذا إلى كالمها تحت عنوان (ليلة في البستان):

حيث تتحدث في إسهاب عن خوف المسيح، ورعبه، ورعشته، ويأسه!! وتقول إنه كان خلفاً، مرعوباً، منهاراً، بائساً، لا بجد من يسنده، ولا من يصلي لأجله، ولا من يشفع فهه!!

وما ذكرته نبية الأدفنست في هذا المجال هو أسوأ ما كنبته عن المدد المسيح الذي تصفه بأنه مشتهي الأجيال.

هي لا تتكلم عن لاهوت، إنما عن خيال، لا يثبته شئ من الكتاب. بل كلامها هو مجرد عواطف إمراء، تتخيل أن السيد المسيح كان في تلك الليلة ضعيفاً حزيناً يسبطر عليه النعب.

فلننظر الأن ماذا تقول للين هوايت:

# # # # ·

تقول من ص ١٤٩ – ١٥٠ عن السيد المسيح:

أما الآن فقد بدا وكأنه ضعيف، بعيداً عن وجه الله المعزى، وإذ أحس بغضب الله ضد المسبيان، قال: نضى حزينة جداً حتى الموت".

كان يترنح وكأنه يوشك أن يسقط. كل خطوة كان يخطوها الآن، كان يبدّل فيها جهداً عنيفاً. كان يتأوه بصوت عالى، كانما يتألم من ضغط حمل نقيل. ولولا أن تلاميذه سندوه مرتين، لسقط على الأرض!!".

كل هذا مجرد خيال إمراق. ولم يحدث أن التلامية سندوا السيد العصيح. ققد كانوا نياماً؛ وأعينهم تقيلة (مبت٢٦: ٤٠، ٤٣).

ثم تتمادى البين هوايت فقول إن المبيد المميح طلب من تلاميذه أن يصلوا الأجل http://coptic-treasures.com

#### أنفسهم والأجله!

إننا لا تجد ولا مرة واحدة في الكتاب المقدس كله أن السيد المسيح طلب من أحد أن يصلى لأجله!

في ليئة آلامه، طلب من التلاميذ أن يصلوا من أجل أنفسهم: فقال لهم السهروا وصلوا لثلا تدخلوا في تجربة (مت ٢٦: ١٤). أي صلوا لأجل أنفسكم، لأن التجربة قادمة سريعاً، والشيطان مزمع أن يغربنكم كالحنطة (لو ٢٢: ٣١). وكان قد قال لبطرس (أحد الثلاثة الذين كانوا معه في تلك النيلة) "ولكني طلبت من أجل أجلك نكي لا يغني إيمانك" (لو ٢٧: ٣٦). أما عن التجربة، فهي أنكم معرون معلمكم مقبوضاً عليه ومهاناً ومصلوباً، وبهدو أمام الناس ضعيف.. فصلوا لكي تجنازوا هذه التجربة دون أن يهتز إيمانكم.. وفي كل ذلك لم يقل: صلوا لأجلي!

#### 4 4 4

وبعد ذلك نقول إلين هوايت عن السيد المسيح:

"كان قبل ذلك يشفع في الآخرين، أما الآن فهو يتوق إلى من يشفع فيه. كان يخشى لنلا يعجز - وهي في طبيحته البشرية - عن الصنمود في الصراع الذي كان قادماً عليه. وإذ كانت نتيجة المعركة مائلة أمامه، كانت نفسه ممثلة بالرعب والدهول بسبب انفصاله عن الله. وقد قال له الشيطان، إنه سيكون هو ضمن رعايا مملكة الشيطان، ولكن يكون واحداً مع الله فيمنا بعد" (١٤١):

عجيب خيال هذه المرأة التي يَرُّونها نبية السينيين!

على من المعقول أن السيد المسيح كان يجول في فكره في لحظة من اللحظات أنه سيسبير من رعايا الشيطان؟!

**# #** #

تتابع إلين هو ايت خيالها فتقول عن السيد المصيح:

"وكان شعوره بغضب الله على الخطية يسحقه ويقضى عليه، وهو في شدة عذايه يتشبث بالأرض الباردة، كأنما يحاول منع نفسه عن الله بالأكثر..".

إن القلب البقرى يشتاق إلى من يعطف عليه في آلامه، وقد أحس المسيح بهذا الشوق في أعماق كيله. وأنى يتوق لأن يعرف في أعماق كيله. وكان يتوق لأن يعرف في أعماق كيله. وكان يتوق لأن يعرف أنهم يصلون لأجله. فإذ نهض عن الأرض بجهد مضن، سار وهو يتعثر إلى حيث كان قد http://coptic-treasures.com

ترك زفقاءه. كان في أشد الحاجة إلى عطفهم وصلواتهم" (!!). هم الله الله الله الله الله الله

تفكير الأدفنتست هذا، هو تفكير في المسيح كإنسان فقط، مجرد من لاهوته تعامأ. وثيس كمجرد إنسان عادى، وإنما كإنسان ضعيف!!

وحثى من الناحية البشرية، من أجمل الكلمات التي قبلت في الرسالة إلى العيرانيين عن ألام المسيح هي: أمن أجل السرور الموضوع أمامه، احتمل الصليب مستهينا بالخزى: (عب٢٠: ٢). إنه سرور موضوع أمامه، لأنه مقدم على خلاص العالم كله. لذلك احتمل الصليب مستهيناً بالخزى.

ولا ننسى أنه كان عارفاً بكل شي. ففي رواية غسله لأرجل تلاميذه في (يو١٣) قيل عنه "يسوع وهو عالم أن ساعته قد جاءت لينتقل من هذا العالم إلى الأب.." (يو١٣: ١) قام وغسل أرجل تلاميذه...

#### **\* \*** \*

كان يعلم أنه سيصلب، وأنه سيقوم في اليوم الثالث. وكان يعرف المكان الذي سيقبضون عليه فيه. وفي قوته ذهب إلى هذاك.

ذهب إلى نفس المكان، وانتظر إلى أن يأتى الوقت (إذ كان يعرفه). وعندما جاء الوقت، قال لللاميذه "قوموا ننطلق. هوذا الذي يسلمني قد اقترب" (مت٢٦: ٤٦). وفي بسالة نقدم ليستقبل الجمع الكثير الذي جاء بسيوف وعصى.. ويقول إنجيل يوحنا في ذلك إنه "خرج وهو عالم بكل ما يأتي عليه وقال لهم من تطلبون؟ أجابوه يسوع الناصري. قال لهم يسوع أنا هو - فرجعوا إلى الوراء وسقطوا على الأرض" (يو١٨: ٤- ٦). وتكرر الأمر.

هل هذا كلام إنسان خائف؟! ثم أما كان بإمكانه أن يمضى وقد سقطوا على الأرض. ولكنه انتظر في ثبات وقوة حتى قبضوا عليه..

#### **\* \***

وأثناء للقبض عليه، لم تفارقه قوته.

ولم يقبل دفاعاً من أحد، ولما حدث أن تلميذه بطرس (أحد الذين كانوا معه في البستان)، ضرب عبد رئيس الكهنة فقطع أنفه اليمنى، قال له الرب الجبل ميفك في عمده. الكأس الذي أعطائي الأب، ألا أشربها؟!" (يو ١٨: ١٠، ١١). "ولمس أين العبد http://coptic-treasures.com

ولمبرأها" (لو ٢٢: ٥٦). ووبخ تلميذه قائلاً "أنظن أنى لا أستطيع الآن أن أطلب إلى أبى، فيقدم لي أكثر من إثنى عشر جيشاً من الملائكة" (مت٢١: ٥٣).

قليخول إذن هؤ لاء السبئيون الذين يقولون إن السيد المسيح كان يتوق إلى من بساعده أو يعزيه أو بشفع فيه!!

إن السيد المسيح لم يكن خانفاً من العوت، بل سعى اليه لكى يقم خلاص البشر، ولمقد سبق: فقال في إنجيل يوحنا:

'بْنَى أَصْبَعَ نَصْبَى لِأَخَذَهَا لَيْصَاً. لَوْسَ أَحَدُ وَلَكَذِهَا مَنِي، بِلُ أَضْعَهَا أَنَا مِنْ ذَاتِي. لِيَ سَلَطَانَ أَنْ أَصْعَهَا، وَلَى سِلْطَانَ أَنْ آخَذُهَا أَيْضَا ۖ (يو ١٠: ١٧، ١٨).

##4

إن تفكير فيلين هوايت النسائي أو الطفولي، هو عكس ما نقوله في أسبوع الألام، فنحن ننشد المسيح أنشودها التي نرائها طوال أيام ذلك الأسبوع قاتلين له الك القوة والمجد والبركة والعزة إلى الأبد أمين، يا عمانونيل إلهنا وملكنا.

نعم، كانت له القوة أثناء القبض عليه، وكانت له القوة أثناء صليه، وأثناء موته، وأثناء قيلمنه.. ومن كانت له هذه القوة، لا يمكن أن يخاف الموت، وسوف نشرح ذلك.

**B B B** 

ولكن (نبوة الأنفنست) تقول للأسف الشديد، في جرأة نقرب من التحديف:

قبل ذلك بطيل وقف يسوع كشجرة أوز قوية لا تتزعزع أمام عواصف المقاومة. أما الآن فكان يشبه قصمية مرحدوضية؟!

الله الأن فقد أنت ساعة الظلمة. ومرة أخرى أحس الفادى بحاجته إلى صحبة الأسدقاء، وإلى كلمات بقولها له تلاميذه تجلب له الراحة (!!).. قد ارتعبت بشرية ابن اش في تلك البياعة الحرجة. إنه لم يصل الآن لأجل تلاميذه لكى لا يغنى ايمانهم، بل كان بصلى لأجل نضه المجرية المحنبة !!

"ثم نطقت شفتا يسوع الشاهبتان المرتعشتان بهذا القول: يا أيناه إن أم يكن أن نعبر عنى هذه الكأس إلا أن أشربها، فلتكن مشيئتك، وثلاث مرات ارتجفت بشريته والكعشت أمام التضمية. والطرح كمانت على الأرض، فأين كان التلاميذ الأن ليمندوا رأس مطمهم المعيى بأيديهم؟ لقد داس المخلص المعصرة وحدم، ومن الشعوب لم يكن معه أحد"!!

هل هذه الصورة مقبولة من أحد؟!

السيد المسيح الذي هو تمعين من ليس له معين، ورجاء من ليس له رُجاءً يحتاج إلى معونة من تلاميذه!! وقد "ارتجفت بشريقه والتكشمت"!! وصار كقصية مرضوضة!!

لبيت إيلين هوايت نطلب المغفرة على هذا الأسلوب الذي تصف به "ملك العلوك، ورب الأرباب" (رؤ19: ١٦) القوى القلار على كل شئ".

صحيح أنه اجتاز المعصرة وحده. ولكن ليس بمثل هذا العجز والرعب!!

إنه لم يقصد به ألامه الشخصية. ألام الصليب وما سبقه، ولا ألام العلر والإهانة. فهو كان عالماً بكل ما يأتي عليه، وقد سبق وقال إنه سبصلب، وإنه سوف "يتألم كثيراً من الشيوخ ورؤماء الكينة والكتبة، ويُقتل وفي اليوم الثالث يقوم" (مت ١٦: ٢١). كل هذا كان معروفاً لمه، وقد صرح به.

أما قوله "تضمى حزينة جداً حتى الموت"، فكان يقصد بها حزنه من أجل منظر جميع خطايا البشرية منذ أدم للى آخر الدهور كلها، هذه الواقفة أمامه، والتى كان عليه أن يحملها..

إنن لم تكن الكأس هي كأس الصليب، ولا كأس الموت، بل بشاعة خطايا اليشرية، بكل نجاستهم وكل زالاتهم وتجديفاتهم.. من أجل هذه البشاعة كان حزيناً.

ولكن لا خوف على الإطلاق من الموت. فإنه لهذا قد جاء: وعن هذا قال أنا أضع نفسى من ذاتي إنه جاء الكي يطلب ويخلص ما قد هلك (لو ١٠: ١٠). وطريق خلاص البشر أن يموت عنهم، وأن يدفع الثمن عنهم. وكما قال السعياء النبي "كلنا كنم ضالنا، مننا كل واحد إلى طريقه. والرب قد وضع عليه إنم جميعنا" (أش٥٣: ١). وهكذا المصمى مع أشمة. وهو حمل خطية كثيرين، وشفع في المذنبين" (أش٥٣: ١٢).

\* \* \*

لهذا يا أخوتي عندما تذكر هذه الكأس في أسبوع الآلام، إنما يذكر كل منا خطاياه، فهى جزء من القطرات التي كانت تملأ تلك الكأس.. فهى ايست آلام الصابب، بل بشاعة الخطابا".

والعجيب أن (نبية) الأنفنتست نقول "كانت يد نلك المتألم ترتعش وهي تمنك بنلك الكأس".. وعبارة "ترتعش" هي كلام من الخيال غير لائق بعظمة المسيح وقوته..

السبتيون الأدفنت بقية الأخطاء التى وردت

## شُكّه فني قيامته ١١

نتجرأ (نبية الإدفنتست) فتقول في ص ٧١٤:

"ولم يستطع المخلص أن يخترق ببصره أبواب القبر. ولم يصور له الرجاء أنه سيخرج من القبر ظافراً، ولا أخبره عن قبول الآب تنبيحته"!! وهنا خيل لها لمران:

شك المبيد المسيح في قيامته! وشكَّه في قبول نبيحته!

وتعتبر أن السبب في هذا هو بأسه! فتقول:

الأهل الملائكة وهم يرون عذابات المخلص ويأسه"!!

وعجب أن نصف الرب باليأس، والهلس ضد الإيمان! والسيد العسيح كان يعلم أنه سيقوم من العوت في اليوم الثالث. وقد أعلن ذلك مراراً لتلاميذه. فيقول الكتاب:

"من ذلك الوقت ابندا يسوع يظهر التلاميذه انه ينبخى أن يذهب إلى أورشليم، ويتالم كثيراً من الشيوخ ورؤساء الكينة والكتبة، ويُقتل، وفي اليوم الثالث يقوم" (مت١٦: ٢١). ونيس فقط التلاميذ، يل كان قد أغير النسوة فيضاً بالياسته.

وهكذا فإن الملاكين اللذين ظهرا للنسوة حاملات الطيب عند القبر، قالا لمين الماذا تعلمان الحي بين الأموات؟! ليس هو ههنا، لكنه قام. أذكرن كيف كلمكن وهو بعد في الجليل فائلاً إنه ينبغي أن يُسلَم فين الإنسان في أيدى أناسٍ خطاة، ويصلب وفي اليوم الثالث يقوم فتذكرن كلامه (أو ٢٤: ٥- ٨).

فغيال أيلين هوأيت عن شك المسيح في قيامته لا يوافق تعليم الإنجيل، ولا يوافق شخصية المسيح وطبيعته اللاهونية.

\* \* \*

## شكّه عنى قبول ذبيعته ١١

كيف يُعلَى أن يشك في قبول الآب النبيعثه، بينما الآب هو الذي أرسله لهذا النومس ولائه "هكذا أحب الله العالم حتى بنل فينه الوحيد، لكي لا يهلك كل من يؤمن به، بل تكون

له الحياة الأبدية" (يو٣: ١٦). ويقول الرسول في ذلك "في هذا هي المحية: ليس أننا نحن أحبينا الله، بل أنه هو أحينا، وأرسل ابنه كفارة المطايانا" (ايو٤: ١٠).

الآب إنن أرسله، توسر أن يسحقه بالحزن" (أش٥٣: ١٠) فكانت ثبيحته موضع سرور الآب، كمحرقة سرور للرب (١٧).

ولكن إيلين هوايت تتخيل عكس هذا التعليم الإنجيلي! فتقول "اليأس صور له أنه لا يتخرج من القبر، وأن الله لا يقبل نبيحته"!! خيال نسائى لا يتفق مع قوة المسيح ومجده.. وتقول أيضاً عن شكه في قبول الأب لذبيحته ص ٧٤٨:

"رفض يسوع قبول الولاء من أتباعه حتى أيقن أن الآب قد قبل ذبيحته"!!

فعن قوله لمريم المجدلية "لا تلمسيني لأني لم أصحد بعد إلى لمبي" (يو ٢٠: ١٧)، تقول إنه "رفض الولاء منها حتى ما يتأكد أن الآب قبل فبل نبيحته"!!

وأيضاً من جهة الصنعود في ص ٧٨٧، ٧٨٨: تقول "منك العرش وقوس قرح، وهناك الكاروبيم والسارانيم، والملائكة مجتمعون..

نتول "هنتك العرش وقوس قرح، وهناك الكاروبيم والساراتيم، والملائكة مجدمون... النخ.. جميعهم هناك الترحيب بالقادى، انهم يتوقون للاحتفاء بنصرته ولتمجيد مليكهم.. غير أنه يشير عليهم بالتنحى جانباً. لم يأت الوقت بعد. أنه لا يستطيع أن يلبس إكليل المجد أو ثوب الملك. حيننذ يقترب من الآب،. ومازال ينتظر إلى أن يتأكد من قبول نبيحته"!

كل ما تقوله (نبية الأنفئتست) في هذا المجال، هو مخالف ثما ورد في الإنجيل المقدس:

قد قبل السيد المسيح و لام المريمتين عند القبر، إذ "تقدمنا وأسمكنا بقدميه وسجدنا
 له (مت٢٨: ١).

خود قبل الولاء من تلميذه توما، بعد لمسه أملكن جروحه، إذ قال له توما "ربى وليمي" (يو ۲۰ : ۲۸).

ﷺ كذاك قبل الولاء من تلموذه بطرس عند بحر طبرية، حينما قال له بطرس 'أنت بارب تعلم كل شئ. أنت تعرف أنى أحبك (يو ٢١: ١٧).

أما ما تخواته أثبن هوابت عما حدث في السماء، فهو حدد قول الكتاب ". نسجد له
 بحدة هذا (مرود 1)

کل ملائکة الله (عبا: ۱). http://coptic-treasures.com

كذلك إفتراض الشك في عدم قبول الله لذبيحة ابنه، هو ضد المنطق والواقع للأسباب الآتية:

◄ لو شبك في قبول ذبيحته، كيف كان يمكنه أن يخرج من القبر المعلق، أو يدخل على التلاميذ والأبواب معلقة (يو ٢٠: ١٩).

ولو شك فى قبول ذبيحته، كيف كان يمكنه أن يقول للتلاميذ؛ 'كما أرسلنى الآب أرسلكم أنا' ثم ينفخ فى وجوههم ويقول لهم 'أقبلوا الزوح القدس. من غفرتم خطاياه تُغفر لمه.." (يو ۲۰: ۲۱– ۳۳).

◄ إن عبارات الشك، واليأس - حينما تُنسب إلى السيد المسيح - تكون لوباً من التجديف عليه..

图 图 图

## الهى إلهى لماذا تركتني ،

إلين هوايت تعتبر هذه العبارة التي صدرت من السيد المسيح، عبارة بأس. وهي صرخة ندل على انفصاله عن الآب (ص) ٧١٪)!!

إن السيد الممديح لم ينفصل عن الآب، ولا انفصل عن لاهوته الشخصي. فهذا ضد قوله "أنا والآب واحد" (يو ١٤ - ٣٠). وأيضاً ضد قوله "أنا والآب، والأب في" (يو ١٤ - ٣٠).

كذلك لو انفصل عن الاهوته، الأصبحت كفارته الا تكفى لمغفرة جميع الخطايا الجميع الناس في جميع العصور، فهذه الكفارة غير محدودة، سببها التحادم باللاهوت.

ليس كما تقول إلين هوايت في ص ٦٨٨ : 'ولكن الله تألم مع لبنه'! كلا، فإن تألم اللاهوت هرطقة. ولكن ناسوت المسيح تألم فيما هو متحد باللاهوت، دون أن يتألم اللاهوت.

أما ألين هوليت فنقول عن السيد في وقت الظلمة ما بين الساعة السائسة والتناسعة: كانت تلك الظلمة رمزاً للعذاب والرعب اللذين كانا يضغطان على قلبه، وصرخ وقال إلهي إلهي لماذا تركنتي. وسمعوا صرخة اليأس التي نطق بها" (ص٢١٤، ٧١٥).

إن السيد الممسيح في قوله إلهي إلهي الماذا تركتني، كان يبه اليهود إلى المزمور ٢٠ الذي يبدأ يهذه العبارة، وهو مزمور يركز على أحداث آلامه يتقصيل شديد! http://coptic-treasures.com

بِكِفَى مَا وَرَدَ فَيَهُ "جَمَاعَةً مِنَ الأَشْرِارِ "كَتَنْفَتْنَى، اللَّهُوا بَدَى وَرَجَلَى وَأَحَصُوا كُل عظامى، يقتسمون لتُولِني بيثهم، وجلى قميصني يقترعون (مر ٢٢: ١٦ – ١٨).

إن داود لم يحدث له شئ من هذا، ولكنها آيات كُتبت بالوحى عن ألام المسيح، لو أنها تفرست فيها بعمق.

#### 唤 承 ほ

كذلك ذكر السيد المسيح هذه العبارة، ليثبت أن اللاهوت لم يمنع الألم عن الناسوت في وقت الصنب.

لأنه أو حدث ذلك، لكان الصلب بغير الآلام مجرد شكليات خارجية، لا يمكن أن تسميها كفارة عن خطايانا.. لأنه في الكفارة قد تألم عنا، ودفع الثمن عنا.

فعطى تركتنى التى قالها السيد أثناء صابه، معناها تركتنى الألم، وليس معناها تركتنى أى الفصلت عنى.

ومعناها أن السيد المصبح لم يستخدم لاهوته من أجل راحة ناسوته، وهذا مبدأ سلك به طول فترة تجمده على الأرض...

#### 多 净 净

## أخطاءأخترى ا

من جهة قول الرب الص "اليوم تكون معى في الفرنوس" (او ٢٣): ٤٣). هذه ينفق فيها الأنفئنست وشهود يهوه معاً، بعفهوم واحد. وهو أنه لا دخول إلى الفردوس قبل يوم القيامة، وأن نفس الإنسان تموت مع الجسد، فلا يحس ولا يشعر بشئ بعد موته إلى يوم القيامة.

فهم لم يؤمنوا أن اللص قد دخل الفردوس، بلم هو قد مات كله (روحاً وجسداً). وأنه -حسب وعد الرب - سوف بدخل إلى الفردوس. ولكن متى؟!.. حينما تأتى الساعة..!! وهم يكتبون الآية هكذا "أقول الله البوم: تكون معى في الفردوس".

وتقول ليلين هوايت في كتابها (مشتهيه الأجيال" ص ٧١٣):

ان المسيح لم يحد ذلك اللص يأته سيكون معه في الفردوس في ذلك اليوم. فهو تفسيه لم يذهب إلى الفيدة اليوم. نقد رقد في القبر، وفي صبياح يوم القبلية قال لم أسحد بحد إلى أبي"!!

http://coptic-treasures.com

حقا إن جمد المصبح رقد في القبر، ولكن ماذا عن روحه وماذا عن لاهوته؟ يقول الكتاب إنه أذهب إلى أقسام الأرض السغلي" وأنه "مبي سبياً وأعطى الناس عطايا" (أف؟: ٩، ٨). حيث بشر الراقدين على رجاء، وفتح باب الفردوس، وأدخل أباء العهد القديم ومعهم اللص إلى الفردوس.

#### 图 图 图

نقول إيلين هوايت بعقيدتها في تقديس يوم السبت إن السيد المسيح قام بعملية القداء وتألم يوم الجمعة، ثم استراح في القبر في اليوم السابع!!

ونقول لها إنه كان يعمل في هذا اليوم لبضاً بروحه والاهونه: في فتح الفردوس، وتبشير الأبرار وإدخالهم هناك..

#### 4 4 4

تتكلم عن قيامة المصيح في ص ٧٤٣ فتقول: "وعندما مسمع صوت الملاك العظيم أسام قبر المسيح قائلًا إن الآب يدعوك، خرج المخلص من القبر؟!

وهذا أيضاً كالم خيالي لم يرد نكره في الأناجيل. والسيد المصيح قام بإرادته، وليس بدعوة من ملاك..

#### 图 图 图

فى ص ٧٤٠، ص ٧٤٧ تتحدث عن رؤية الحراس لقيامة الرب! فتقول "قلما رأى حراس الرومان الملائكة والمخلص الممجد، غشى عليهم وصلروا كأموات".

والحقيقة أنهم لم يروا قيامة السيد المسيح التي تمت في وقت لم يعرفه أحد. ولكن لما جاء الملاك، ورفع الحجر عن فم القبر، لكي يرى النسوة القبر فارغاً، وفي ذلك الوقت حدثت زلزلة عظيمة. "وكان منظر الملاك كالبرق، ولباسه أبيض كالتلج. فمن خوفه أرتعد الحراس وصاروا كأموات" (مت٢٨: ٢، ٣)... ولكن الحراس لم يروا القيامة.

ولكن إيلين هوايت نقول إنهم شهدوا لقيامة المسيح.

إنهم شهدوا للقبر الغارغ، ولم يروا الرب في قيامته.

#### 图 承 图

ما أكثر الأخطاء في كتاب "مشتهي الأجيال"! وما أكثر الخيال الذي يُصنور كأنه حقيقة ا بينما يتنافي مع حقيقة ما يرويه الكتاب. كما أن إيان هوايت تصور المصيح كشخص عادي مجرد عن لاهوته.

الباث الشامن السبتيون الأدفنت يؤمنون أنالنعيمالأبدى سوف يكون على لأرض http://coptic-treasures.com

## إدعكاؤهم

كتابهم [الكتاب يتكلم] يقول في باب (وطن المقديين):

يستشهد بما ورد في المزمور "السموات سموات للرب. أما الأرض فأعطاها لبني آدم" (مز ۱۱: ۱۱). ويرى أن الله قد أعطى الإنسان هذه الأرض، لكي يعيش فيها إلى الأبد. ولكن الشيطان اغتصب الأرض وادّعي ملكيتها في تجربته مع السيد المسيح على الجبل (مت ٤: ٨، ٩) (لو ٤: ٥، ٦). والله من محبته شاء لن يعيدها إلى الإنسان!! طبعاً الشيطان كاذب فيما ادعاه. فهو لا يملك الأرض، و لا يملك أن يعطيها لمن يشاء.

#### 勇 巫 巫

ولكن السبئيين يؤكدون أن الأرض ستكون للإنسان في الأبدية مستندين إلى ما ورد في وعد الله لأبينا إبراهيم بعد اعتزال لوط عنه. إذ قال له: أرفع عينيك، وأنظر من السوضيع الذي أنت فيه شمالاً وجنوباً وشرقاً وغرباً. لأن جميع الأرض التي أنت ترى، ثك أعطيها وتنسلك إلى الأبد" (تك11: ١٤، ١٥).

## الردعليهم :

ونرد على هذا فنقول: الأرض التي وعد بها الله أبانا إبراهيم في العهد القديم هي أرض تفيض لبنا وعسلاً. فهل في هذا العلكوت الأرضى العزعوم سنرجع إلى أرض تغيض لبنا وعسلاً؟! وهل هذا يتفق مع الأجسام الروحية التي ستكون لنا في الأبدية؟!

وفى سفر النثنية الذى اقتبس منه السيد المسيح رده على الشيطان (نك ، ٣) ورد الأن الرب الهلك آت بك إلى أرض جديدة، أرض أنهار من عيون وعمار نتبع فى البقاع والجبال، أرض حنطة وشعير وكرم وتين ورمان، أرض زيتون زيت وعمل، أرض لا تأكل فيها خبزك بالمسكنة (نك ، ٧- ٩). http://coptic-treasures.com

فهل هذه هي الأرض التي سوف يُعيش فيها في الأبدية، حيث سيكون لنا أجسام روحية غير مانية، هذه التي قال عنها الرب "إن لحماً ونماً لا يقدران أن يرثا ملكوت الله" (١٥ر ١٥: ٤٩، ٥٠).

الي عبارة (إلى الأبد) تعنى أحياناً ما لا نهاية، كما تعنى فترة طويلة لها ما بعدها. ولذلك نقول عن المالانهاية "أبد الآبدين. أو أبد الأبد، أي أن ثلك الآباد لها أبد فوقها.

إذن تيست في كل مرة كلمة (الأبد) تعني مالاتهاية.

 خذوا مثالاً لذلك العبد الذي كان يستعبد سنة سنوات ويُطلق في العام السابع. يقول الكتاب إن هذا العبد إذا كان لا يريد أن يُطلق وأراد أن يعيش معك "يقدمه سيده إلى الله،

وينتف أننه بالمنتف، فيخدمه إلى الأبد" (خر ٢١: ٥، ٦). ومعنى هذا أن بخدمه كل فترة حياته، وليس معناها إلى مالانهاية، لأنه بعد موته سوف لا يظل عبدا لعبيده، ولا سيده

آية أخرى تغيد نفس المعنى، وهي قول حنة أم صموئيل، حينما أصعنته إلى جبل شيلوه، ليخدم هوكل الرب هذاك طول حياته حسب نذرها - قالت عنه لرجلها "متى قطم

الصبى، أنَّى بِه ليتراءى أمام الرب، ويقيم هناك إلى الأبد ( اصم ١ : ٢٢). ولم تقصد طبعاً إلى أبد الدهور. بل لما سلمته لعالى الكاهن قالت له عنه "أعطاني الرب سؤلى الذي سألته من لدنه. وأنا أيضاً قد أعرته للرب. جميع أيام حياته هو عارية للرب" (١ڝـم١:

YY, AY).

سوف يعيش إلى الأبد،

إِذْنَ عِبِارَةَ إِلَى الأَبِدَ هَنَا تَعْنَى طُولُ أَبِامَ حَيَاتُهُ..

№ آية أخرى بنفس المعنى، وهي قول الرب لداود النبي "إن حفظ بنوك عهدى

وشهاداتي التي أعلمهم إياها، فبنوهم للي الأبد بجلسون على كرسبك" (مز١٣٢: ١٢). هذه أيضا تعنى مدة محدودة ولا تعنى إلى دهر الدهور...

№ مثلل أخر عن دانيال النبي – بعد أن القِوم في جب الأسود – أني الملك داريوس باكراً عند الفجر، ودهب مسرعاً إلى جب الأسود، ونادى دانيال بصبوت أسيف وقال له: يا http://coptic-treasures.com دانيال يا دانيال عبد الله الحي، هل إلهك الذي تعبده دائماً قدر أن ينجيك من جب الأسود؟ فأجابه دانيال قائلاً أيا أيها العلك، عش إلى الأبد. إلهى أرسل أملاكه وسد أقواه الأسؤد؟ (دائم: ٢١، ٢٢). فهل طلب دانيال أن يعيش العلك داريوس إلى أبد الدهور؟! كلا، بل أن يعيش حياته في سلام..

لا بنفس المعنى تماماً كان حديث بنشيع مع داود الملك روجها، حينما ذكرته بوعده أن يخلفه على الملك سليمان البنها، فحلف لها داود بأن سليمان سيملك بعده ويجلس على كرسيه. حينئذ "خرات بنشيع على وجهها إلى الأرض وسجدت الملك، وقالت: ليحيى سيدى الملك داود إلى الأبد" (امل ١: ٣١). فهل كانت تعنى أن يحيا داود إلى أبد الدهور؟ كلا طبعاً.. وهل عاش داود هكذا أم مات ونَفَل؟!

http://coptic-treasures.com

الله مثل آخر عن تلك المدينة التي عبد أهلها ألهة أخرى، وأمر الله أن تُحرق بالفار وتُهدم "فتكون تلا إلى الأبد لا تبنى بعد" (تث١٦: ١٦). فهل هناك تل خراب سيبقى إلى أبد الدهور" أم عبارة إلى الأبد هنا، تعنى ذلك العهد أو الزمن؟!

من كل هذه الأمثلة فإن معنى قول الله لإبراهيم أن يعطيه تلك الأرض ولنسله إلى الأبدا لا تعنى مطلقاً إلى أبد الدهور، لأنه يقف أمامنا وأمامها، قول الرب إن الأرض سنزول (مته: ١٨). ويقول سفر الرؤيا: إن السماء الأولى والأرض الأولى مضتا، والبحر لا يوجد فيما بعد (رؤ ٢١: ١).

قَهَلَ مِن المعقول أَن الله يعدنا بمنكون أبدى في أرض ستزول؟! نت عد عد

فما هذا النعيم الأرضى الذي يؤمنون به، يرجعون إلى وعد الرب بقوله تينون بيوتاً ويسكنون فيها، ويغرسون كروماً ويأكلون أتمارها.." (أش٦٥: ٢١). وهذا الكلام كان وعداً للراجعين من السبى، وليس عن الحياة في الأبدية! إنه مثال الإستخدام الأيات في غير موضعها وفي غير مناسبتها...

فهل في النعيم الأبدى سنجهد أنفسنا في بناء بيوت، أم أننا سنجد كل شي جاهزاً، كما قال السيد الرب "أنا ماض لأعد لكم مكاناً" (يو ١٤: ٢). ويقول الوحى الإلهى الأننا نطم

أنه إن نَفَض بيت خيمتنا الأرضيي، فلنا في السموات بناء من الله، بيت غير مصنوع بيد، أبدي" (٢كو٥: ١). هذا ما وعدنا به الله. بيت في السماء، بيت غير مصنوع بيد، أبدى.. وليس أنه نيني لأنفسنا بيوناً..!

#### **⊕** ⊕ ⊕

ثم هل من المعقول أنذا في الأبدية نغرس لأنفسنا كروماً. نأكل من أثمارها؟! وهل في السماء كروم وثمار ومتع جمدية؟! أم فيها أما لم تره عين، ولم تصمع به أذن، ولم يخطر على قلب بشر" (اكو ٢: ٩). وواضح أن الكروم والثمار لا ينطبق عليها هذا الوصف!

كما أن الأكل والشرب لا يتغلق مع الأجساد الروحانية التي تتحول إليها أجسادنا المادية في الأبدية (اكو10: £2، £3).

يقول الكتاب "إن لحماً ودماً لا يقدران أن يرثا ملكوت الله (١كو ١٥، ٥٠). إنن هذا اللحم والدم، وهذه الكروم والثمار، سوف تزول كلها في الأبدية. لأننا سوف نكون "كملائكة الله في السماء" (مت٢٢: ٣٠).

#### **⊕**, ⊕, ⊛

إنه على الرغم من وعد الله لإبراهيم، فإنه – هو وكل قديسى العهد القديم – أقروا أنهم غرباء على الأرض. وقبل أنهم بيتغون وطناً أفضل، سماوياً (عب ١١: ١٣، ١٦). وقبل عنهم أيضاً إنهم لم ينالوا المواعيد، بل نظروها من بعيد وصدقوها وحيوها (عب ١١: ١٣). فإن كانوا معداء بهذه الأرض، حسب وعد الله لإبراهيم، لماذا الشنهوا وطناً أفضل، مماثياً؟!

فإن كان قديمو العهد القديم يشتهون وطناً في السماء، فكم بالأولى في العهد الجديد الذي كثرت فيه النصوص الإلهية عن ملكوت السموات، كما في (مت٥)، (مت٦١)، (مت٥٢). وقول الرب 'افرحوا وتهللوا، لأن أجركم عظيم في المسموات' (مت٥: ١٢). هل نقول له: لا يارب، نريد لجراً على الأرض، حيث نبنى فيها بيوناً ونغرس كروماً!!

يقول الرب "لا تكنزوا لكم كنوراً على الأرض.. بل أكنزوا لكم كنوزاً في السماء.." (مت: ١٩: ٢٠). فعاذا إن كنا بعد الموت لا نتمتع بالسماء، وكمل كنوزنا في السماء مجمَّدة. وكل النعيم الأبدى هو على الأرض؟! هل نندم على كل ما كنزناه في السماء؟!

هناك أمر أهم من هذا كله. وهو أثنا في الأبدية تكون مع المسيح.

حسب قوله "إن مضيت وأعددت لكم مكاناً، آتى أيضاً واخذكم إلى، حتى حيث أكون أناء تكونون أنتم أيضاً" (بو ؟ ١: ٣).

وأيضاً قوله للآب "أيها الآب أريد أن هؤلاء الذين أعطينتي يكونون معى حيث أكون أذاء لينظروا مجدى الذي أعطينتي..." (يو ١٧: ٢٤).

قلو كان النعم الأبدى على الأرض، سبكون السيد المسيح معنا على الأرض؟! وهل

سننظر مجده على الأرض؟! إنه أمر غير معقول..
وهل كل أمالنا ورغبائتا في السماء سوف تفقدها بهذا النعيم الأرضيي؟! وماذا عن قول

القديس بولس الرسول "تثق ونسر" بالأولى أن نتغرب عن الجمد، ونستوطن عند الرب" (٢كو٥: ٨). ولم يقل نستوطن على الأرض...

# 4

إن السبئيين - حينما ينادون بالملكوث الأرضى والنسم الأبدى على الأرض، إنما دون أمال الأنداد في السماء، وينكون كارما قاله الكتاب عن ملكوت السناءات موم

يخبيون آمال الأبرار في العماء، ويتكرون كل ما قاله الكتاب عن ملكوت السماوات. وهم يشبهون في ذلك شهود يهوه.

بل هم أسوأ من شهود يهوه الذين يقولون إن (القطيع الصغير) سيكون في السماء ﴿
 أىالسة ١٤٤ ألفاً). والباقون في النجم الأرضى!

وهم أيضاً يخدعون أنفيسم، لأنهم في كتابهم يذكرون ما ورد في (رو ٢١: ٣٣، ٢٤) عن أورشايم السمائية. فهل أورشايم السمائية مسكن الله مع النفس، ستكون هي أيضاً على الأرض؟! حينئذ ماذا ستكون الأرض؟!

http://coptic-treasures.com



## معتقداتهم ،

الخطأ الأول للأدفنتست هو تحديدهم موحداً لمجئ المسيح. وهذا هو ما وقسع فيسه مؤسسهم ميلر Miller الذي أعلن سنة ١٨١٨م أن السيد المسيح سيأتي بعد ٢٥ سفة أي سنة ١٨٤٣م.

وقد حاول الاعتماد في ذلك على نبوءة دانيال النبي (دا ٨: ١٣، ١٤) أنه سيظل القدس والجند مدوسين ٢٣٠٠ صباح ومساء ثم ينيراً القدس.

واعتبر أن اليوم في النبوءة يمثل سنة، فتكون المدة ٢٣٠٠ سنة. وقال إنها نبــدأ مــن سنة ٢٥٠٥ق.م. حينما أمر أرتحتسنا ملك الغرس برجوع السبى إلى أورشـــنيم (حــز١٧: . ٢١- ٢٦). وحسب ٢٣٠٠ سنة من ٤٥٧ق.م. فوصلت إلى سنة ١٨٤٣م الخاصة يتبرئة القدس (دا ٨: ١٤).

ورأى أن تبرئة القدس تكون على يد المسيح في مجيئه.

ولما لم يأت المسيح سنة ١٨٤٣، عائوها إلى ٢٢ أكتوبر ١٨٤٤ (لاختلاف النقــويم) ولم يأت المسيح. فحنث استياء عام حلَّه حيرام أديسون H. Edson.

**4 4** 

قال أديسون إنه بينما كان سائرا في الحقول مع صديقه كروزير Crosiar رأى رؤيا وهي أن الرب يسوع الكاهن العظيم قد دخل في القسم الثاني من القدس (أي فسي قسس الأقداس) ليقوم ببعض الإصلاحات قبل مجيئه إلى الأرض، وشعر أن هذه الرؤيسا هسي استجابة لصلواته مع صاحبه.

وهكذا نبه الناس إلى أنه يوجد قدس سمائي، كما يوجد قسدس أرضمسي. وأن السميد المسيح قد اجتاز من القدس السماني إلى قدس الأقداس الذي في السماء قبل مجيئسه إلسي الأرض. وأصبحت هذه عقيدة عند الأدفنتست... في سنة ١٨٤٦ نشر كروزير بحثا قال فيه إن السيد المسيح بتمم نفس العمل اللاهوتي الذي كان في العهد القديم: إذ كان الكهفة يرشون دم الذبيحة في القسدس علمي الحجساب وعلى قرون مذبح البخور، ناقلين الأثام من الناس إلى القدس.

وفي يوم الكفارة العظيم (١٦٧) كان الكاهن العظيم (رئيس الكهنة) يدخل إلسى قسدس الأقداس، ويرش دم التيس المذبوح على كرسى الرحمة. وبعد أن يتبرأ القسدس، كانست خطابا الناس توضع على رأس التيس الحي Scoap goal (المسمى تيس عزازيل) السذي يُرسِل إلى البرية.

ويرون أن تيس عزازيل الذي ستوضع عليه الخطايسا يرمسز إلى السنيطان. وأن الخطايا لم توضع عليه بعد وعندما يحدث هذا، سوف يجئ المسيح إلى الأرض،

ويقول كروزير إن الكاهن العظيم كانت له خدمتان: الأولى همى الخدمسة اليوميسة الخاصة بمغفرة الخطابا فلى قدس الخاصة بمحو الخطابا فلى قدس الأقداس. وهاتان الخدمتان تظهران في عمل العسيح.

وأن عمل المسيح في محو الخطايا بدأ في 27 أكتوبر 1466 عندما دخل إلى قسدس الأقداس في الهيكل السماوي.

وأصبح تعليم كروزير هو أيضاً تعليم أديسون، وجوزيف باتس (الذي نـــادي بعقيــــدة السبت)، ثم إيلين هوايت (نبية الأنفنتست).

## ردودنا على هـُـذا اللَّجِــَ ،

١ - من الخطأ -لاهوتياً وكتابياً - تحديد موعد لمجئ السيد المسيح:

لقد قال الصيد الرب لتلاميذه ورسله القديسين أليس لكم أن تعرفوا الأزمنة والأوقسات التي جعلها الأب في سلطانه (أع1: ٧).

وقال أيضاً "وأما ذلك اليوم وتلك العباعة، فلا يعلم بهما أحد ولا ملائكة السعموات، إلا أبي وحده" (مت ٢٤: ٣٦).

وقال "اسهروا لأنكم لا تعلمون في أية ساعة يأتي ربكم" (مت٢٤ ٢٤).

من هذا كان كل من يحدد موعداً لمجئ الرب، إنما برنتى فوق ما ينبغى (رو ١٢: ٣)، ويظن أنه يصل إلى العلم الذي لم يكن عند الرسل الإنتي عيشر ولا ملائكة الله في المثل أنه يصل إلى العلم الذي لم يكن عند الرسل الإنتيان عيشر ولا ملائكة الله في المثل ال

لقد حدد ميلر سنة ۱۸۶۶ ولم يأتِ المسيح. وحدد شهود يهـــوه عســنة ۱۹۱۶ موعـــداً لمجئ المسيح، ولم يأتِ. وظهر أن كل تلك التوقعات، إنما هي نبو ءات كاذبة. وبالمثل كل من حددوا مواعيد أخرى لمجينه.

#### **P P P**

٢ - قولهم إن المسيح قد جاء إلى القدس العسائي، وأنه طهر هذا القدس، كلام غير
 مقبول لاهوتياً وكتابياً..

فالكتاب لم يذكر مطلقا أنه يوجد في السماء قنس وقنس أقداس. وكذلك لا يوجد في السماء ما يحتاج إلى تطهير وتبرئة. فالسماء كلها قدس. وخطايا الناس على الأرض لا تدنس السماء وتحوجها إلى تبرئة وتطهير.

كذلك ما معنى أن المبيد المسيح قد جاء إلى السماء سنة ١٨٤٤ م؟! أليس هو موجــوداً في السماء كل حين؟!

و لا يجوز أن العقائد تَبنى على ما بدعيه البعض من الرؤى!!

٣ - المعروف أن مجئ المسيح ثانية سيكون مرئياً وظاهراً الكل، والسيس خفية حسيماً يقولون إنه جاء سراً إلى قاس سعاوى!!

إن الكتاب يقول عن مجئ الرب "هوذا يأتي على السحاب، وستنظر كل عين والدنين طعنوه، وتتوج عليه جميع قبائل الأرض" (رؤ ١: ٧). فهل هذا ينطبق على رؤيسا يسدغى أديسون أنه رآها؟! أو ما إدعته إلين هوليت إنها رأت المسيح داخلاً في القدس السمائي مكررة كلام أديسون!!

إن اعتماد ميار على تفسير (دا ٨) أمر عجيب.

نلك أن دانيال الذبي العظيم، بعد أن رأى الرؤيا، وأمر الرب رئيس الملاكة حير النال http://coptic-treasures.com

أن يفسر ها له، وفسر ها له، يقول هذا النبي في آخر الإصحاح 'وأنا دانيال، ضعفت أياماً ونحلت، ثم قمت وباشرت أعمال العلك. وكنت متحيراً من الرؤيا، ولا فاهم" (١٥ ٨: ٢٧).

ولكن ميلر يدعى أنه فاهم ما لم يفهمه النبى العظيم!! ويحاول لُتباعه أن يؤيدوه برؤى يدعون أنهم رأوها!!

إن مجئ المسيح الثاني سيكون للدينونة، وتكون معه القيامة العلمة.

وليس لنطهير أو نبرئة القيس كما يدعون...

وليس لوضع الخطايا على رأس الشيطان (كما يسمونه عزازيل)..

الكتاب يقول "يأتى فى مجد أبيه مع ملائكته. وحينك يجازى كل واحد حسب عملسه" (مت١٦: ٢٧). ويشرح ذلك بالتفصيل فى (مت٢٥: ٣١- ٤١) حيث يقول "ومتى جساء ابن الإنسان فى مجده وجميع الملائكة القديسين معه، فحينك يجلس على كرسسى مجده. ويجتمع أمامه جميع الشعوب. فيميز بعضهم من بعض كما يميز الراعى الخسراف مسن الجداء. فيقيم الخراف عن يمينه، والجداء عن يساره. " إلى أن يقول "قيمضى هؤلاه إلى عذاب أبدى، والأبرار إلى حياة أبدية".

. .

أين بعد هذا أننا قد استوفينا الرد على موضوع مجئ المسبح السسرى إلى القدس السمائي(!!). ونفس السبتيين الأنفنست في كتاب ايمانهم (الباب ٢٤) يؤيدون ما قلنساه (بنتاقضهم المعروف).

غير أن هناك بعض نقاط هامة لابد أن نذكرها قبل التعرض بالتفصيل لما يذكرونـــه من مجيئات أخرى. وهذه النقاط هي:

💠 ما يسبق المجئ الثاني، حسبما ورد في (مت؟ ٢: ٢١، ٢٩).

🗢 هدف المجئ الثانى بالنسبة إلى الأبرار والأشرار والشيطان.

المجئ الأخير، (الصراع العظيم).

## مايسبق المجئ الشانى:

هناك أمور كثيرة تسيق مجئ المسيح. ولكننا في مناقشة السبتيين سنعرض إلى نقطتين هامتين في ما يسبق المجئ الثاني وهما: الضيقة العظمى، والكارثة النسى تحدث فسي الطبيعة للشمس والقمر والنجوم... http://coptic-treasures.com

## الضيقة العظمي .

يقول السيد الرب في علامات مجيئه:

الأنه يكون حيننذ ضيق عظيم لم يكن مثله منذ ابتداء العالم السي الآن، ولسن يكون" (مت ٢٤: ٢١). "لأنه يكون في نلك الأيام ضيق لم يكن مثله منذ ابتداء الخليقة التي خلقها

الله إلى الأن، ولمن يكون" (مر ١٣: ٢٠).

قَمَا هِوَ هَذَا الْصَبِيقَ الْعَظْيِمِ، كَمَا يَعْتَقَدَ الْسَبِنَيُونَ الأَدْفَنَسَتَ؟ وقدام هُ فَاللهِ الأَمْنِيِّ مِنْ اللهِ اللهُ عَلَيْكِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْكِ اللَّهِ عَلَيْكِ

يقونون إن ذلك المضيق هو السلطة البلوية التي استمرت ١٢٦٠ علماً!! - خلال المناسمة عدد المناف القال ١٠٠١ علا/ مناسعين مناسب المناسعة

وهذا واضبح في كثاب ايمانهم (قصل ٢٤) عن معتقدهم في مجئ المسيح الثاني.

ويرون أن هذه المدة هي من أول سنة ٥٣٨ إلى سنة ١٧٩٨ التي أسر فيها البابا على يد الثورة الفرنسية ونفي وألقي في السجن "لأن حقبة الـــ ١٢٦٠ سنة من الهيمنة البابوية بلغت نهايتها في سنة ١٧٩٨م مع أسر البابا إكتاب إيمان الأدفنتست السبنيين ص ٥٨٠].

وهذا الأمر غير معقول على الأقل للأسباب الأتية: ١ - إن أسر البابا كان حادثة عارضة، ثم عاد إلى قوته، بل صارت له مملكة خاصية به هى الفاتيكان، وصار من رؤساء الدول. ولكنهم يقدمون هذا السرعم بسسبب أصسلهم

به هي الفاتيدان، وصار من رؤساء الدول، ولكنهم يقدمون هذا السزعم بسسبب اصطهم البروتستانتي وعداوتهم النقليدية الكاتوليك...
٢ - السيد المسيح يقول عن الضيقة العظيمة إنها كانت قصيرة، وليسست ١٢٦٠

علماً. وهكذا يقول "ولو لم تقصرُ تلك الأيام، لم يخلص جمد. ولكن لأجسل الصفت ارين تقصرُ تلك الأيام" (مت ٢٤: ٢٢) (مر ١٣: ٢٠) فكيف تقصرُ تلك الأيام إن كانت قد بلغت ١٢٦٠ عاماً؟!

 ٣ - مرًا عام ١٧٩٨ ولم تأت النهاية، ولم نعرف متى تسأتى!! كمسا أن الأنفنت ست عانوا في كالمهم عن أواخر الأيام.

وقالوا في كتاب إيمانهم (فصل ٢٤ فصل ٥٨٣) تحت عنوان (انتعاش البابوية):

رُوفَقاً لنبوءة الكتاب المقدس سنتلقى البابوية في نهاية الله ١٣٦٠ يمنة "جرحاً مميتهاً، لكنها لن تموت (فصل ١٢). ويظهر الكتاب أن جرحها العميت سيبراً، وستختبر البابويـــة

تجديداً كبيراً لنفوذها واحتراسها (رو٣٠: ٣٠). وفي الوقت الحاضر ينظر الكثيرون السي البابا قائداً أدبياً للعالم".. وهذا يظهر ما يقع فيه الأدفنتست من http://coptic-treasures.com عن الضبيقة العظمي وموعدها لم يكن كلاما سليماً..

 أما الضيقة العظمى بمعناها الصحيح فهي الارتداد العام السدى بسميق العجسئ الثاني، حسيما ورد في الرسالة الثانية إلى تسالونيكي.

حيث يقول بولس الرسول عن "مجيّ ربنا يسوع المسيح" إنه "لا يسأتي إن أسم يسأت الارتداد أولاً، ويستعلن إنسان الخطية ابن الهلاك، المقاوم والمرتفع على كل ما يُدعى إلها أو معبوداً، حتى أنه يجلس في هيكل الله كإله، مظهراً نفسه أنه إله.. الذي مجينه بعمال الشيطان، بكل قوة وبايات وعجالب كاذبة، وبكل خديعة الإثم في الهالكين" (٢نـــس٢: ٣-۰۱).

هذا الارنداد العظيم الذي يحدثه ضد المصبح هذا Anti Christ هـــو وقـــت الـــضيقة العظمي.

هذه الضيقة العظمي التي قيل عنها أيضاً في سفر الرؤيا - عن الوحش - وأعطى أن يصنع حربا مع القديسين ويغلبهم" (رؤ١٣: ٧).

البست هي إذن فترة من الهيمنة البابوية كما يدّعون!!

 كذلك فإن السيد المسيح قد قال عن الضيقة العظمى "لم يحدث مثلها منهذ بهده الخليقة ولن يكون".

فهل تلك "الهيمنة البابوية" كانت أصعب من عصر الاستشهاد فسي أيام المملكة الرومانية، بكل قسوتها ومحلولتها الغاء المسيحية؟!

وهل تلك الفترة ستكون أصبعب من فترة للوحش وضد المصبح والارتداد العام؟!

ننتقل إلى النقطة الثانية من كلامهم عما يصبق المجئ ، ونعنى:

## تزعزع قوات السكماء ،

قال السيد المسيح عما يسبق مجيئه مباشرة:

وللوقت بعد ضيق تلك الأيام، تُظلم الشَّمس، والقمر لا يعطى ضوءه، والنَّجوم تسقط **من العيماء، وقوات العيماء تتزعزع..** ويبصرون ابن الإنسان آتياً على السعماب، بقسوة ومجد کثیر" (مت۲۵: ۲۹، ۳۰).

والعجيب أن الأنفنست، يقولون إن ذلك كله قد حدث!! [أنظر كتابهم (الكتاب يتكلم من http://coptic-treasures.com

ص ٣٣٠ -- ص ٣٣٦) وأيضاً كتابهم (إيمان السبتيين الإدفنتست من ٧٦ إلى ٥٧٩).

فيقولون ابنه في يوم ١٩ أيار (مايو) ١٧٨٠ حدث ظلام فائق الطبيعة على شمال القارة الأمريكية.

وأنه في ١٢ تشرين الثاني (نوفمبر) ١٨٣٣ انهمر وابل عظيم من النيازك هو العرض الأكثر شمولاً الذي سجل رقما قياسياً في سقوط الأجرام السمانية.. وأن ذلك قد تكلم عنـــه شهود عيان، وكثبت عنه بعض دوائر المعارف.

وطبعاً أنتم لا تزالون ترون الشمس في تورها، وكذلك القمر والنجوم، ولم ينته عمل الشمس والقمر والنجوم.

وما كان يقصده الصيد المسيح هو نهاية العالم "السماء والأرض تسرّو لان" (مست؟٢: ٥٣) . وما قاله يوحنا الرسول في رؤياه أرأيت سماء جنيدة وأرضا جديدة. لأن السمماء الأولى والأرض الأولى مضنا والبحر لا يوجد فيما بعد" (رؤ ٢١: ١).

وأيضاً ما قاله بطرس الرسول "سيأتي كلص في الليل يوم الرب، الذي قيه قسرول السماء بضجيج، وتنحل العناصر محترقة، وتحترق الأرض والمصنوعات التسي فيها" (٢-٣).

ليس الأمر إذن مجرد عوارض طبيعية عارضة مثل كموف المسمس أحياتاً، أو خصوف الممال عقيدة عن خصوف القمر، أو تحرك بعض الشهب من مواضعها، حتى تبنى على ذلك عقيدة عن نهاية العالم.

ومع ذلك منذ التاريخين اللهين ذكرهما الأنهنتست: سبينة ١٧٨٠، ومسينة ١٨٣٣. مازالت الأرض بلقية بعد أكثر من مائتي علم!!

إذن هذا الكلام الذي قالوه عما يعيق المجئ الثاني، لم يكن صحيحاً، ولهن كالنوا لا يزالون ينشرون عنه في كتبهم!!

强 函 函

يبقى عنينا أن تراجع ما قالوه عما يفعله السيد المسيح في مجيئه الثاني.

الباب العاسة السبتيون الأدفنة http://coptic-treasures.com

 ليس هو ما يسمونه البرئة أو تطهير القدس السماني، وقد قمنا بالرد على هــدا الزاعم الخيالي.

وليس صحيحاً ما قاله كرويز من أن "عمل المسيح في محو الخطايا قد بــــداً فــــي ٢٧٪ أكتُوبر ١٨٤٤ عندما بـخل إلى قدس الأقداس في الهيكل السماوي٪.

ذلك أن محو خطابا البشر قد بدأ وتم على الصليب.

وإلا فما هو معنى الكفارة والغداء على الصليب، إن كان هذا الأمر قد تأخر حتى سنة ١٨٤٤ حتى ببدأ..

وهنا تبدأ مشكلة ما يدعونه عن نيس عزازيل.

## تىس غىزازىيل ورمىز.

ورد ذلك في سفر اللاوبين إصحاح ١٦ في يوم الكفارة العظيم.

إذ يقول "يضع هارون يديه على رأس النيس الحي، ويقر عليه بكل ذنوب بنى إسرائيل وكل سيئاتهم مع كل خطاياهم، ويحملها على رأس النيس، ويرسله بيد من بالأقيسه السي. البرية، فيحمل النيس عليه كل ننوبهم إلى أرض مقفرة" (١٦٧: ٢١، ٢٢).

إن الله يريد في يوم الكفارة العظيم أن يعلن حقيقتين.

 ١ - أن الخطايا وضعت على دبيجة جملتها، وسفك دمها، فتصبت عقويسة الخطيسة بالموت. ويمثل ذلك تيس الخطية المذبوح (١٦١: ١٠، ١٦).

٢ - إن هذه الخطايا التي تم غفراتها بالذبيحة، ما علات تُرى أو تذكر فيمسا بهده،
 وهذا ما ترمز إليه عبارة القاتها في البرية في أرض مقفرة.

وهذا هو رمز نيس عزاريل، الذي يعنى عزل هذه التخطايا تماماً عن النفس. وهذا ما يؤيده الكتاب المقدس بقوله:

http://coptic-treasures.com

(أر ٣١): ٣٤) "لأنبي أصفح عن إثمهم، ولا أنكر خطيتهم بعد".

(٢كوه: ١٩) الله كان في المسيح مصالحاً العالم لنفسه، غير حاسب لهم خطاباهم.

(مز ٣٢: ١) الطوبي للذي غفر إثمه وسترت خطيته. طوبي لإنسان لا يحسب له الرب خطية".

(مز ٥١: ١) 'ومثل كثرة رأفاتك امح الثمي'.

إذن نترجة الفداء هو غفران الخطايا، ومحوها، وأصبحت لا تُستكر فيمسا بعسه، والا تُحميب على الإنسان خطية. وهذا كله تم على الصليب.

ولكن الصبتيين يقولون إن عزازيل يرمز إلى الشيطان، الذي وضعت عليه جميع خطايا

الناس، لأنه كان السبب فيها..!! وبهذا يصبح الشيطان هو حامل خطايا الحالم، وأسيس المسيح!!

## الكرد،

السيد المسيح حمل خطاياتا، لكي ينوب عنا في حملها، ولكي بمحوها بدمه، فيستمم حكم للموت عن هذه الخطايا.

و هكذا قبِل عنه "هو كغارة لخطابانا، ليس لخطابانا فقط، بل لخطابا كل العالم أبـــضاً" (١يو ٢: ٢) لذلك هو الشفيع في البشر.

وقبل عنه أيضاً "هوذا حمل الله الذي يرفع خطايا العالم" (يو ١٠ ٢٩).

وقيل "متبررين مجاناً بنعمته، بالفداء الذي بيسوع المسسيح، السذي قدمسه الله كفسارة

بالإيمان بدمه لإظهار بره، من أجل الصفح عن الخطايا السالفة (رو٣: ٢٤، ٢٥). و هذه العقيدة يؤمن بها المصيحيون في العالم كله.

والشيطان لا عمل له في القداء، فما معنى حمله للخطابا.

هل لكي يموت بها؟! إنه تحت حكم الموت من غيرها. وله من الخطايا ما لا يحسّــاج

ثم أن السيد المسيح حمل خطاياتا من أجل محبته لنا، ونحن ندين له بهذا الحب. نحبه

لأنه أحينا قبلاً (ايوة: 19). 

سبب؟!

إلى زيادة!

http://coptic-treasures.com

إن عقيدة السبكيين الأدفننست في رامز (توس عزازيل) هي غير مقبولة من أحد علمي الإطلاق.

4 4 H

## الحكسم الذُّلسيني .

يرى الأدفننست السبتيون أن السيد المسبح في مجينه الثاني يأخذ الأبرار (الأحياء منهم والمقامين من الأموات). ويصعد بهم إلى السماء، فيحكمون معه ألف سنة.

[أنظر كتابهم: إيمان الأدفنتست السبنيين ص ١١٩ – ص ٦٢٩].

وهذا الاعتقاد ضد كل اعتقادات البروتستانت في أن الحكم الألقى يكون على الأرض، وليس في السماء.

ونحن لا نؤمن بحكم ألفى سواء فى السماء أو علسى الأرض. لا علسى الأرض، لأن السيد المسيح قال صراحة "مملكتى ليست من هذا العالم" (بو ١٨: ٣٦). ولا حكم ألفى فى السماء، لأن حكم الرب فى السماء لا يُقلس بالسنين، وإنما هو بلا حدود، لمديس لملك لنقضاء. وإن كان الحكم الألفى هو ثلاً برار، فملاًا يفعلون فى حكمهم هناك؟! ومن المدين سيحكمونه فى السماء؟

يقول السبنيون في كتابهم ص ٦٢٣ عن الحكم الألفى "إن الله يريد من أولئك السنين وهبهم الحياة الأبدية، أن يكونوا على ثقة تامة بقيادته. ولذلك سيكشف لهم أعمال وأفته وعدله" أي أنه سيكشف لهم لماذا سبهاك الأشرار؟ وكيف صبر عليهم؟ ويجيب علم أي سؤال.

ونتيجة ذلك يقولون عن الأبرار (ص ٢٧٤) تهم سيتتبتون من جدية العنايسة الإلهيسة وصبرها على الخطاة الهالكين مما يدعو إلى مرضاتهم الأبدية. وسيدركون مدى الطيش والعناد اللذين أبداهما الخطاة بازدرائهم محبة الله ورفضها".

فهل هذا الأمر يستدعى ألف سنة من الزمان؟ إن الله يمكنه أن يطلعهم على كل شيئ فى لحظات.. ولعل هذا ما يجعلنا ندرك معنى ما تقوله بدعة إن يوم الدينونة سيكون ألف سنة!!

ثم هل هؤلاء الأبرار في شك من عدالة الله في معاقبة الأشرار، حسى يستمرح لهم http://coptic-treasures.com

و هل ستكون هذه الألف سنة فترة نعيم في السماء، بينما ليس فيها سوى الإطلاع على الشرور والنجاسات، التي يقول الكتاب عن بعضها إن "نكرها أيضاً قبيح" (أف: ١٢). ١٤ ١٤ ١٣

يقولون أيضناً عن الألف سنة، أن السيد المعيح في مجينه: فيما يصعد معه الأبرار إلى السماء فإن الأشرار الأحياء وقتذاك يهلكون. وحسب تعييرهم أعداء المسيح للذيحون ويقولون وعند المجئ الثاني، سينزل المعيح من العساء مع جيوشه ممتطيعاً حسصانا أبيض.. وسيضرب أمم العالم المتمردة. وبعد أن يدمر الوحش والنبي الكذاب، مستموت (البقية) من أتباع الشيطان ولن ينجو أحدا (ص ١٢٠).

ويدعون إن نتيجة ذلك أن تصبح الأرض مقفرة.

فيقولون "منذ أن يصعد الأيرار ليكونوا مع الرب، ويُدمر الأشرار عند ظهوره، نظل الأرض مدة من الزمن خالية من البشر" (ص ١٣٠) ويشيرون إلى عبارة الأرض خريسة وخالية في (تك ٢٠).

## تقييد الشيطان ،

ويكون الشيطان في تلك الفترة مقيداً ويلا عمل!!

يقولون التحبس ليليس في الأرض، ويقيد بسلسلة من الطروف. فيما أن الأرض خلو من أي حياة بشرية، لا يجد الشيطان من يجربه أو يضطهده فهو مقيد بمعنى أفتقاره إلى شئ ما يعمله!!

إِن الشَّيِطَانُ مَقَرِد، مَنَدُ القِداءِ وتَعَمَ الْعَهِدِ الْجِليدِ.

قال الرب "رأيت الشيطان ساقطاً مثل البرق من السماء" (لــو ١٠: ١٨)، وقــال عــن الشيطان "إن رئيس هذا العالم قد دين" (يو ١٦: ١١).

وهكذا أصبح الشيطان مقيداً منذ الصليب. وكيف كان ذلك؟ بالطبيعة الجديدة النسى أعطيت للإنسان "هوذا الكل قد صار جديداً". بسكنى روح الله فى الإنسان (اكو؟: ١٦)، بالمواهب الكثيرة الذي ذالها بالمعمودية والأسرار المقدسة.

ولم يعد الشيطان فالرأ على ما كان يقطه قليماً..

زالت قوته التي لَخصَبع بها العالم القديم في تعدد الآلهة وفي عبادة الأصنام. حتى كان http://coptic-treasures.com قليلون هم الذين يعبدون الله بعيداً عن الونتية!

مثال ذلك: مر وقت كان فيه العالم ونثياً، ما عدا شعب الله إسرائيل. ولكن لما تأخر موسى مع الله على الجبل، صنع هؤلاء أيضاً عجلاً ذهبياً وعيدوه وقالوا: هذه آليتك يا إسرائيل اللتى اصعدتك من أرض مصراً (خر ٣٢: ٤). وكأنه في ذلك الوقت لم يكن هناك سوى ثلاثة أشخاص يعبدون الله: موسى على الجبل، وبشوع بن نون، وكالب بان يغنه على الأرض.. هكذا كان الشيطان في القديم، لكنه الآن مقيد.

ولمعل البعض يسأل: وكيف يكون الشيطان مقيداً، والذين يعبدون الله بالملابين، وبيوت الله مملوءة بالمصلين؟!

نقول: إن كلمة (مقيد) لا تعنى أنه لا عمل على الإطلاق، وإنما تعنى أنه لني له الحرية الكاملة في العمل.. إنه مازال يعمل – وهو مقيد – ويسقط كثيرين، ولكنه ليس في قوت...ه الذي كانت له في عصر عبادة الأصنام، بل هو مقيد.

أما كون الشيطان بلا عمل على الإطلاق، فهذا أمر غير معقول.

إنه يمكن أن يخطئ حتى وهو وحده، أو مع جنوده الشياطين.

4 A

وماذا بعد الألف سنة؟ "سيحل الشيطان من سجنه، ويخرج ليصل الأمــم" (رو ٢٠: ٧، ٨) هكذا يقول الكتاب، ولكن أين هي الأمم التي سيضلها الشيطان وقتدلك؟ بينما الأدفنشت السبنيون يقولون إن الأرض خربة وخالية، وليس من إنسان يجربه الشيطان!

هنا يقول السبنيون إنه بعد نهاية الألف سنة، ينزل الأبرار من السماء، إلى الأرض، ليسكنوا في أورشليم السمائية. ثم سيقوم الأموات كلهم، فيكون منهم السشيطان جيسشاً يحارب أورشليم السمائية والساكنين فيها. وهذا هو الصراع العظيم.

فكيف أن الأبرار بعد ألف سنة في السماء، ينزلون إلى الأرض. هل هذه عقوبة لهـــم: أن يحرموا من السماء وينزلوا إلى الأرض؟!

تم كيف يكون هناك حرب ضد أورشليم السمائية؟!

الباث الحادى عَشَـ سبتيون الأدفنت ديؤمنون بحياة بعدالموت (الإنسَان كالحيوان)

## بِدعَتهم :

هم مثل شهود يهوه يرون إن الخلود عبارة عن بدعة شيطانية أخذت بها جميسع الأديان والبدعة أنت لما الشيطان قال "لن تمونا" أى تخلدوا فى نظر هم.. إذا هى بدعة من الشيطان.

ما يرونه إن الإنسان هو مخلوق مانت بطبيعت كما ورد عن القيامة في (اكوم ا). يلبس المانت عدم الموت، ويلبس الفاسد عدم فسلا وطبعاً كلمة المائب يقصد بها حياته الأرضية أي القابلة للموت.

وأهم ما سنعتمد عليه في هذه البدعة كتابهم هذا أما وراء المسوت يقولسون فسى صفحة ٢٠ اليس الموت تعديلاً يطرأ على الحياة وليس هو استمرار اللحياة، وفي حللة أخرى وليس هو تحريراً من قيد الجمد إلى حياة أوفر ليس الموت بالحياة الشقية، ولا بالحياة المهائة. الموت هو الانقطاع النام عن الحياة وأسبابها.

الموت لا يعنى بحال الذهاب إلى النعيم أو الجحيم. الموت لا يعني السذهاب إلى المطهر أو إلى أى مكان آخر إنما يعني الموت انقطاع الحياة.

ويرون أن انقطاع الحياة هو النفس والجهد معاً. فالجهد والنابس يموتها موتها فهاتياً بحيث أن الإنسان عندما يموت لا يحس ولا يشعر ولا يسمع ولا يقهم ولا تكون غيد أى مظاهر من مظاهر الحياة، إنما يقد الوعى تماماً مثلما يقولون النفس هي نسبة الحياة . فيقولون الوعى والإدراك إنما ينشأ من اتحاد نسمة الحياة والجهد المجبول من تراب الأرض وإنه لم يكن سمة وعى وإدراك في الجهد أو في نسمة الحياة قيل أن يتحدا معاً.

كل عوامل الشعور والإدراك تبطل في الحال (المسوت يعنسي) ومسادام السوتشي والإدراك يتوقفان عن الاتحاد. فيستتبع ذلك أنه حين ينفصل النفس عن الجسسد فسلمن الوعي ينخم ورأيهم في هذا إن عدم الإدراك هذا يستمر إلى يوم القبامة فعينما يسلمي

يوم القيامة وتعود النفس للاتحاد بالجسد يعود الإدراك مرة أخرى.

تشبه بالكهرباء قطب موجب وقطب سالب طالما هما متحدين توجد كهرباء لــو انفصلا لا توجد كهرباء، وبرون أن فترة الموت فترة اللاحياة على الإطلاق. طبعاً هذا الكلام بتبعه أمور أخرى.

إذاً لا يوجد شئ أسمه صلة ولا شفاعة بالقديسين. البروتستانت بقولون لا توجد شفاعة بالقديسين لأنه لا يوجد شفيع إلا المسيح وحده ولا واسطة بين الله والإنسان.

لكن السينيين يقولون إنه لا شفاعة لأن القديسين بموتهم لا يحسون و لا يسشعرون ولا يدركون و لا يسمعون.. إذن تكلم من؟! و لا حياة لمن تنادى.

بالثانى ينفى ظهورات القديسين ويقولون أنها من أعمال السيطان. ويقولون إن ظهورات العسفراء طهورات العسفراء طهورات العسفراء في الذيتون كانت المعجزات - في نظرهم - من عمل الشيطان، ومعجزات الشفاء من عمل الشيطان، ومعجزات الشفاء من عمل الشيطان. النور الباهي الذي ظهر على القبة والصليب مسن عمسل السشيطان! النهضة الروحية التي حصلت كانت أيضاً من عمل الشيطان!! ولكن هكذا يقولون.

وطبعاً لا يؤمنون بتحضير الأرواح ونحن لا نؤمن بتحضير الأرواح، ولكن هـــم يقولون لا تقدرون لأنه لا يوجد أرواح فمن أين سنأتي بها؟

## الرَدِعَلِيهِـم ،

اعتقادهم هذا هو تحدى نمشاعر الناس لأن معناها إن أقرباءهم وأحساءهم السنين ماتوا لا يشعرون بهم ولا يوجد شئ يربطهم بهم. طبعاً هذا شئ يتعب الناس. نعظل في موضوع الموت أولاً.

رينا قال لأدم وحواء أيوم تأكلان من الشجرة موناً تمونا لكن آدم لم يمت إلا يعد

٩٣٠ سنة فما معنى الموت؟ هنا وينبغي أن نعرف أن الموت على أنواع: توجد أربعة قوع من الموت.

١ – الموت للجندي: وهو انفصال الروح عن للجند.

٢ - الموت الروحى: انفصال الروح عن الله كما قال القديس أو غسطينوس إلن إذا كان الله هو الحياة "أنا هو الطريق والحق والحياة" أنا هو القيامة والحياة" لما ينفصل الإنسان عن الله بالخطية يكون قد مات موتاً روحياً بالخطية. اذلك يقول "كذب أمواناً http://coptic-treasures.com

- بالذنوب والخطايا" (أف٢).
- ٣ الموت الأدبى: الإنسان في حالة الخطية يفقد الصورة الإلهية التي خُلق بها، على صورة الله ومثاله ونجد في الخطية يقول "ابنى هذا كان ميناً فعاش اليس سوت جسدى إنما بالخطية الموت الروحي و الأدبي.
- ٤ الموت الأبدى: أى الهلاك الأبدى الذى أنقذنا منه السميد المسسيح بو اسسطة الصليب والغداء عندما قال الرب 'موتا تموتا يقول ذلك عن الموت الأدبى والروحى، وطردوا من الجنة، لكن الموت الجسدى جاء بعد ٩٣٠ سنة، والموت الأبدى أنقذنا منه السيد المصيح لكن الأشرار بقعون فيه.

#### 4 A

يقولون الأسف الشديد إن الإنسان كالحيوان تماماً وهذا تحدى المستفاعر النساس وكيف كالحيوان؟

يقولوا إن سليمان الحكيم في سفر الجامعة الأن ما يحدث لبني البشر يجدث للبهيمة وحادثة واحدة لهم موت هذا كموت ذلك ونسمة واحدة للكل يذهب كلاهما إلى مكسان واحد كان كلاهما من التراب وإلى التراب يعود كلاهما طبعاً سليمان يتكلم في الموت وليس بعد الموت.

فى حالة المعوت شئ واحد بحدث للإثنين موت هذا كموت ذلك، ولكن بعد العسوت لم يتكلم عنه. تكام عنه في سفر الجامعة أيضاً (جا١٢: ٧) تخيرجع النراب إلى الأرض كما كان وترجع الروح إلى الله الذي أعطاها".. ينشابهوا في حالة الموت والا ينشابهوا في حالة الموت والا ينشابهوا في حالة ما بعد الموت. عبب الهراطقة أنهم يأخذون آية ويتركون باقى الآيات.

#### الإنسان ليس كظميوان في عدة أمور ما هي؟

- ١ إن الإنسان خَلق على صورة الله ومثاله و لا يمكن أن يكون الحيوان كــنك و إن كان الإنسان قد خُلق على صورة الله في الدر و القداسة واللحق فإنه قد خُلق على مثاله أيضاً في الحياة والخلود.
  - ٢ إن الحيوان لا يقوم بعد الموت.
- ٣ الإنسان فيه عنصر الروح وأبس مجرد النفس (تس٥).. الإنسان جسد ونفس
   http://coptic-treasures.bolimbiles.bolimbiles

الحيوان له نفس فقط. ليس له روح ونفس الإنسان في نمه كما ورد فسى (١٧٧) ولما يسفك الدم أو يتجمد يموت. لكن الإنسان له روح.

هم يقولون الآتى: "إن المواد الأولية التي لخثارها الله ليصنع منها الإنسان ليست

بأى شكل أسمى من العواد التي صنع منها سائر الخلائق الأرضية فهي أيضاً خلقت من تراب الأرض".

كل هذا عن الجسد وليس عن الروح. صحيح إن الإنسان جسده خُلق مسن تسراب الأرض كالحيوان ولكن الروح كانت من نفخة الهية نفخها في هذا النتراب.

في سفر التكوين "تتغض المياه زحافات ذات نفس حية" ولكن لم ينفخ فيها نفخــــة، هذه النفخة الإلهية هي الروح التي على صورة الله ومثاله.

که استخدا بربید می طروح می نشی کسوره است و مدید. ۱۳ ۱۳ ا

يقولمون: "إن هذه النسمة قد مُنحت المحيوان كما مُنحت المُنسان سواء بسواء ولذلك قبل عن الحيوانات إنها ذات أنض حية".

نقول لا. ليست سواء بسواء لأنه لم يقل في خلق الحيوان إنه نفخ فيها الله من فمه نسمة حياة.. أنفس حية ولكن نيست لها أرواح. حتى القدماء المصريين كانوا يقولــون الكا والبا أي الروح والنفس.

لذلك يقولون المعنى الذي درج الناس على فهمه من كلمة نفس كجوهر روحسي يمكنه أن يعيش بمعزل عن الجسد شئ لا يستند إلى تصريحات الوحي"

لا "الوحمي قال نفس وجمد وروح فيه" (انس: ٥).

يقولون الخلود منحة للأيرار فقط أما الإنسان فيقول عنه السوحي الإلهسي إنسه "كقعشب أيامه وكالبخار يظهر قليلاً ويضمحل"

هذا عن الحياة الأرضية فقط. فلا ينبغي أن نُقال عن الكل.

هم كالصدوقيين كانوا أيضياً لا يؤمنون بالأرواح ولا قيامة الأموات تكلم عملهم المعيد المسيح وقال لهم كيف قال الله أنها إله إبراهيم واسحق ويعقوب إله أحياء ولمسيس إله أموات أمع أن إبراهيم واسحق ويعقوب كانوا أمواتاً.. هم أيضاً على المسريحم مسن أنهم ماتوا.

http://coptic-treasures.com

يقولون أيضاً عن موت النفس الكتاب يقول في (حز ١٨: ٢٠) النفس التي تخطئ هي تموت".

هذا وأحب أن أقول إن كلمة النفس لها أكثر من معشي.

أحياتًا كلمة النفس تعنى عنصر حياة الجعد انض الحيوان في عمه". وأحيناً تطلق على الإنسان كله. مثلما قال الكتاب في (تك٢٤) "جميع النفوس ليعقوب التي ألت إلى مصر الخارجة من صلبه ما عدا نساء بني يعقوب جميع النفوس ست وستون نفساً..

وأيضا كما ورد في (تك؟ ١) بعد حرب كذر لعومر وتخليص ملك سدوم أنه قابسل يعقوب وقال خذ الأموال وأعطني النفوس أي الناس "قال ملك سدوم لإبرام أعطنسي النفوس وأما الأملاك فخذها لنفسك"...

وكما ورد في (ابط٣) انمي أيام نوح إذ كان الغلك يبني الذي فيه خلص قليلون أي تماني أنفس بالماء' وهذا أيضاً النفس معناها الإنسان كله.

أنكك فالأبية النفس التي تخطئ هي تموت اتعنى الإنسان الذي بخطئ هو يموت!.

#### ما الفرق بين النفس والروح؟

النفس هي عنصر الحياة بالنسبة للجسد.

الروح هو عنصر الحياة لعلاقة الإنسان مع الله.

هل عندما نفخ الله في أدم فصمار نفساً حية هل هذه النفخة هي النفس أم الروح؟ هي الروح.

هل ينكرون خلود النفس حتى بعد الدينونة العامة؟

لا تكلمت عن الحياة بعد الموت يعنى الفترة ما بين الموت إلى القيامة. لا يكــون هناك حياة أما بعد الدينونة فللخلود منحة للأبرار فقط ولكن الأشرار يدركهم الغناء أي أيضاً لا حياة. يقول سليمان الحكيم "ترجع الروح إلى الله" فهل نرجع الأرواح الشريرة أيضناً إلى الله وهل كانت الأرواح قبل السيد المسيح في العهد القديم ترجع للى الله؟

المفروض نترجع إلى الله ويقول لها خليكي في أرجاء الأرض السفلي في الجحسيم إلى أن أن أقول لك أيضاً، اسمها وديعة في يد الله سواء ربنا وضعها في الفردوس أو في الجحيم.

http://coptic-treasures.com

### ما الفرق بين الموت الأدبى والموت الروحي؟

الموت الروحي: يعني انفصال الإنسان تماماً عن الله.

العوت الأدبى: يعنى فقد الصورة الإلهية.. الطهارة والقداسة واليل لكن لسم يمست. موت كامل روحها.

ما معنى تكملة عليمان الحكيم في سفر الجامعة أمن يعلم روح بني البشر هل هي تصعد إلى فوق وروح البهيمة هل هي تتزل إلى أسفل الأرض؟

سليمان الحكيم كان يتكلم عن خبرات في الحياة يندرج بها واحدة واحدة فكان أحياناً يقول إن الخير أن يأكل ويشرب ثم يقول وعلمت أن هذا أيضاً باطل، ويقول الإنسسان العادي ميت ميت وهنا رجع في إصحاح ١٢ وقال الترجع الروح إلى الله!.

#### الملذا يموت الإنسان؟

يموت لكي ينتقل إلى حياة أفضل ولكي يترك الحياة المادية ويحيا حيساة روحيسة ولكي يترك الحياة التي فيها مرض وتعب وموت إلى الحياة التي ليس فيها لا مسرض ولا تعب ولا موت.

## في موضوع الإنسان واللاوعي في حالة الموت نرد عليها بالآتي في قصة لمعازر:

الغنى كان يحس أن لمعازر في حضن إبراهيم وإبراهيم كان يدرك إنه الغنى الدنى كان يتمتع والآن يُعذب والغنى أيضاً كان يطلب من لمعازر أن يهدى أقاربه فلا يمكن أن نقول إنه لا إحساس ولا إدراك ببقى لا إبراهيم شايف الغنى ولا الغنى شايف لمعازر ولا حاجة أبداً.

أيضاً في قصة اللحن التائب قال له السيد المسيح "اليوم تكون معي في الفروس" إذا كان لا يحس ولا بدرك ماذا سيستفيد من الفردوس.

أيضاً نفوس الذين هم تحت المذبح كما ورد في (روة) "صرخوا بصوت عظيم قاتلين حتى متى أيها السيد القدوش والحق لا تقضى وتنتقم لدماننا من المباكنين علي الأرض فاعطوا كل واحد ثياباً بيضاً وقيل لهم أن بستريحوا زماناً بسيراً أيضاً هتي يكمل العبيد رفقاؤهم وأخوتهم أيضاً العبيدون أن يقتلبوا مبائلهم "إذاً هما يتكلمون ويسمعون الرد. كيف يكون لا وعي ولا إدراك.

وأيضاً في كلام ربنا 'أنا إله إبر اهيم واسحق ويعقوب ليس إله أموات بل إله أحياء http://coptic-treasures.com

ليعني معناها هم أحياء".

على جبل التجلي كيف يتكلمون ويتقهمون مع بعض على الرغم من أن موسى كان قد مات ولكنه إيليا لم يكن قد مات.

أيضاً بولس الرسول يقول في (في ١: ٣٣) آلى اشتهاء أن أنطلق وأكون مع المسيح ذاك أفضل جداً على حالة اللاوعى هي الأفضل جداً وكيف يكون مع المسيح وهو في الله عن؟ كلام ليس له معنى.

#### **4** 4 4

أيضاً يقولون إن الإنسان في حالة الموت يكون في حالة رقاد ونوم يعنسي فسي حالة لا وعي ويستشهدوا باسطفانوس الما قال هذا رقد".

ولكن الآية كلها "قال أيها الرب يسوع أقبل روحي" وقال أيضا "لا نقم لهــم هــذه الخطبة" إذا هناك نوع من النقاهم.

ويمنشهدون بحكاية النوم في قول المديد المصبح العازر حبيبنا قد تلم يقصد أنه مات وعندما لم يفهموا قال إنه ملت، والآية البس في الموت مسن يستكرك ولا قسى الجحيم من يمجدك (مز ٦).

كلمة ليس في الموت من يذكرك أي ليس هذاك مجال النوية بعد المسوت ولسيس معناها لا يوجد إحساس يعنى أن يرجع الإنسان يتوب ويذكر رينا ويمجده.

نحن لا ننكر إن الموت رقاد ونقول أوشية الراقدين ولكن أسيس معنسي هذا إن الإنسان لا يحس ولا يشعر مثل الأمثلة التي سبق وذكرناها. أيضاً إن مسألة النوم التي يقولونها من قال إن الإنسان في النوم يكون في لا وعي؟! صحيح إن الجسمد راقد وليس له إحساس، لكن العقل البلطن يطوف ويحلم ويروح بلاد ويبحكسي حكايسات ويبقابل حلجات كثيرة جداً ولكن ليس حالة لا وعي بطريقة مطلقة...

هذا الجدد مثل ما يكون في حالة إغماء لكن العقل أثناء النوم بيشتغل، فالإنسان في حالة النوم يكون بيشتغل، فالإنسان في حالة النوم يكون بيشتغل أيضاً، وليس فقط العقل ولكن كل أجهزة الجسم تعمل الأنها أو بطلت شغل فإن الإنسان يكون قد مات، فالدم يعمل، والمخ يعمل، الكل بيشتغل.

إلأن التغبية بحالة النوم غير منطيق.

البابث البشابي عَسّ سبتيون الادفنتس يؤمنون بفناء الشيطان والأش وليس بعذابهم

السيتيون يقولون إن مصير الأشرار هو الفناء، وليس العذاب الأيدى، حتى بالنسية إلى الشيطان. ويتبعهم في ذلك شهود يهود.

والشك أن هذا التعليم ضد الكتاب المقدس.

خيش ورد في أصحاح اللينونة (مت٢٥) اقيمضني هؤلاء إلى عذاب أبدى،
 والأبرار إلى حياة أبدية (مت٢٠٢٠).

♦ وقال الرب في تفسير مثل الحنطة والزوان 'هكذا بكون في انقضاء العالم: يرسل ابن الإنسان ملائكته، فيجمعون من ملكوته جميع المعاشر وفاعلى الإثم ويطرحونهم في أتون النار. هناك يكون البكاء وصرير الأسنان" (مت١٣: ٤٠ - ٤١). فهل البكاء يتفق مع الفناء وعدم الشعور؟!

♦ وقال الرب في الدينونة عن الوكول الذي لا يهنم بالرعية "يأتي سيد ذلك العبد في الديرم الذي لا يتوقعه، وفي الساعة التي لا يعرفها، فيقطعه، ويجعل نصيبه مع الأشرار. هذاك يكون البكاء وصرير الأسنان" (مت٢٤ ٤٨ - ٥١).

فهل البكاء وصرير الأسنان يتققان مع الفتاء؟

يقول الرب للأشرار أوقفهم على يساره في يوم الدينونة "اذهبوا عنى يا معلاين إلى النار الأبدية المعدة لإبليس وملائكته" (مت ٢٥: ٤١). وهذا العقوبة ليست للأشرار فقط، وإنما أيضاً للشيطان وكل جنوده الشريرة..

وماذا يعني الرب بهذه النار؟ هل هي قفاء أم عذاب؟

وورد في سفر الرؤيا عن عذاب الشيطان "وأبليس الذي كان يضلهم، طرح في بحيرة النار والكبريت، حيث الوحش والنبي الكذاب وسيعنبون نهاراً وليلاً إلى أبد الأبدين" (مز ٢٠: ١٠).

وهنا يذكر عذاباً أبدياً. والعذاب لا يتفق مع الفناء. لأن الذي يغنى، لا يشعر يشيء.

♦ ويتحدث سفر الرؤيا عن الذين سجدوا للوحش، فيقول "إن كان أحد يسجد لليوحش ولصنورته، ويقبل سمته على جبهته أو على بده، فهو أيضاً سيشرب من حمو غضعب الله المصبوب صرفاً في كأس غضبه، ويعذب بنار وكبريت أمام الملائكة القديسين وأمام الحمل. ويصعد دخان عذابهم إلى أبد الأبدين. ولا تكون راحة نهاراً وليلاً، للذين يسجدون للوحش ولصورته، ولكل من يقبل سمة لمسمة (رؤ1: ٩- ١١):

http://coptic-treasures.com

هل العذاب، وعدم الراحة، إلى أبد الأبدين، نتفق مع الغناء؟!

يقول سفر الرؤيا أيضا عن بابل الزانية: "بقدر ما مجدت ذاتها، بقدر ذلك أعطوها عذاباً وحزنا..." (رؤ١١٤: ٧).. هذا العقوبة عذاب وحزن، وأيس فناء...

♦ وفي قصمة الغني ولعازر المسكين، قال عن الغني. – وهو في المجدم – رفع عينيه ونادى وقال أيا أبي إبراهيم أرحمني، وأرسل لعازر لبيل طرف أصبعه بماء، ويبرد لساني، لأني معذب في هذا اللهبب" (لو ٦: ١: ٣٠، ٤٤).

فهل هذا المعذب في اللهيب، المعتاج إلى قطرة ماء تبرد لسانه، نقول عنه إنه قد غني؟! وإنه في فنانه ما عاد يشعر ولا يحس!!

وورد أيضاً في الرسالة إلى رومية 'وأما الذين هم من أهل التحزب ولا يطاوعون الحق، بل يطاوعون الإثم، فسخط وغضب. شدة وضيق على كل نفس إنسان يفعل الشر، البهودي أولاً ثم اليوناني" (رو ٢: ٨، ٩). وطبعاً الفناء لا يشعر فيه أحد بشدة وضيق.

ونقول أيضاً إن عدم وجود عذاب ثلاثمرار، يؤدى إلى الاستهتار.

فخوف العقوبة يؤدى إلى حرص. أما الاعتقاد بالفناء، فيتفق مع قول الأليقوريين "تناكل ونشرب، لأننا غداً نموت" (اكر ١٥: ٣٢).

وهذا الاعتقاد أيضاً ضد هدف القيامة.

ذلك لأن القيامة يعقبها الدينونة ثم المجازاة، بالنعيم أو العذاب. فمن جهة الأشرار ما معنى أن يقيمهم الله من القراب، ويرجعهم إلى الحياة.. ثم يقول لهم بعد ذلك، اذهبوا إلى القناء.. إن الوضع المقبول عقلاً ومنطقاً أنهم لا يقومون على الإطلاق. بدلاً من أن يقاموا من الموت، لكى يرجعوا إلى موت أبدى!!

وهذا لا يتفق مع ما ورد في الإنجيل "تأتي ساعة فيها يسمع جميع الذين في القبور صونه، فيخرج الذين فعلوا السيئات إلى قيامة الدينونة (يو ٥: ٢٨، ٢٩). فما هي القيامة الذي تلدينونة؟ هل يقيم الله آلاف الملايين من البشر أو ملايين الملايين، لكي يفنيهم؟! و هل معجزة القيامة تؤول إلى الفناء؟!

هذا المعتقد أيضاً ببرر جريمة الانتجار.

فالمنتصر هدفه أن يتخلص من عذاب الحياة، ولكننا نقول له إن الانتحار لا يخلصه من عذاب الحياة، بل يعرضه إلى عذاب أبدى، لأنه يموت وهو قاتل نفس.. فإن كان هذا المنتصر سيفني، يكون إذن قد حقق غرضه فعلاً، بلا عقوبة..! وهذا كلام لا يقبله أحد..

## فهرس الكثاثب

| 4 | -   |
|---|-----|
| ٠ | صفح |

| نشأة البدعة، تطورها، وقلاتها، ونبيتها                    | ٧  |
|----------------------------------------------------------|----|
| أوجه الانفاق والخلاف بين الأدفننست وشهود يهوه            | ۱۳ |
| يحرمون من الملكوت من لا يحفظ المبت                       | ۱۹ |
| يعتقدون أن السيد المسيح وإد بالخطية الأصلية              | 44 |
| يؤمنون أن السيد المسبح هو الملاك ميخانيل                 | ٣٣ |
| يعتقدون برعب السيد المسيح ليلة ألامه                     |    |
| بقية الأخطاء التي وردت في كتاب مشتهي الأجيال             | ٤٧ |
| يؤمنون أن النعيم الأبدى يكون على الأرض                   | ٥٣ |
| ينادون بثلاث مجيئات للمبيد المسيح                        | -9 |
| ينادون بثلاث مجيئات للميد المميح                         |    |
| ينادون بثلاث مجيئات للسيد المسيح<br>٢ – غرض المجئ الثاني | ۱۷ |
| يعتقدون بعدم الحياة تماماً بعد الموت، إلى يوم القيامة    |    |
| وأن الإنسان مثل الحيوان و لا يشعر بشئ                    | Υ٣ |
| يؤمنون بغناء الشيطان والأشرار وليس بعذابهم               | ٨١ |



# فِي الْكَالِ





## بسم الآب والإبن والروح القدس الاله الواحد آمين

في هذا الكتاب تقرأ عن :

- بدعة الأدفننست، وتاريخها ومؤسسيها.
- ادعائهم أن المسيح ولد بالخطية الأصلية.
- العاليم أن المسيح هو الملاك ميخانيل
- ادعائهم أن المسيح ارتعب في يوم صلبه.
- بنكرون الحياة بعد الموت (لحين القيامة).
  - 💠 ينادون بفناء الشيطان والأثمرار.
- ❖ يقولون إن النعيم الأبدى سيكون على الأرض.
- ❖ يؤمنون بثلاث مجيئات للسيد
  المسيح.
- ♦ وأن الذي لا بقدس السبت لا يدخل الملكوت.
- الخلاف والتشابه بينهم وبين شهود يهوه.



البابا شتوده الثائث